
WAWASAN AL-QUR’AN TENTANG KONSEP TAWADU’ 

(Studi Tafsir Tematik) 

 

 

TESIS 

Disusun Untuk Memenuhi Persyaratan 

Guna Memperoleh Gelar Magister 

Dalam Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Faruq Azri 

NIM: 2104028012 

 

 

 

 

 

 

PROGRAM MAGISTER USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

PASCASARJANA 

UIN WALISONGO SEMARANG 

2025



WAWASAN AL-QUR’AN TENTANG KONSEP TAWADU’ 

(STUDI TAFSIR TEMATIK) 



ii 

 

PERNYATAAN KEASLIAN NASKAH 

 

  



iii 

 

 
KEMENTERIAN AGAMA 

PROGRAM MAGISTER ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

Jl. Prof.Dr.Hamka Semarang 50189 Telp. (024)-760129 

                      Website: www.fuhum.walisongo.ac.id, E-mail: fuhum@walisongo.ac.id 

LEMBAR PENGESAHAN TESIS 

Nama  : Faruq Azri 

NIM  : 2104028012 

Judul Penelitian : WAWASAN AL-QURAN TENTANG KONSEP TAWĀḌU’ 

(STUDI TAFSIR TEMATIK) 

Telah dilakukan revisi sesuai saran dalam Sidang Ujian Tesis pada tanggal 23 Juni 

2025 dan layak dijadikan syarat memperoleh Gelar Magister dalam bidang Ilmu Al-

Quran dan Tafsir. 

 

Disahkan oleh: 

Nama Lengkap dan Jabatan   Tanggal      Tanda tangan 

 

Prof. Dr. Moh. Nor Ichwan, M.Ag. 

Ketua Sidang/Pembimbing  …………….           .…………………… 

Penguji 

Dr. Muhammad Kudhori, M.Th.I. 

Sekretaris Sidang/Penguji  …………….           .…………………… 

 

Prof. Dr. Imam Taufiq, M.Ag. 

Penguji     …………….           .…………………… 

 

Prof. Dr. Hasyim Muhammad, M.Ag. 

Penguji     …………….           .…………………… 

 

Dr. Zainul Adzfar, M.Ag. 

Penguji     …………….           .……………………  



iv 

 

NOTA DINAS 

 

  



v 

 

NOTA DINAS 

 

  



vi 

 

MOTTO 

 

ىِٕكَ اصَْحٰبُ الْجَنَّةِِۚ همُْ فِيْهَ 
ٰۤ
ا الِٰى رَب هِِمْْۙ اوُلٰ لِحٰتِ وَاخَْبَتوُْْٓ ا خٰلِدُوْنَ انَِّ الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا وَعَمِلوُا الصّٰ  

 

Tafsir Kemenag 

Sesungguhnya orang-orang yang beriman dan beramal saleh serta merendahkan diri 

kepada Tuhan, mereka itulah para penghuni surga. Mereka kekal di dalamnya (QS. 

Hud: 23). 

 

 وَمَااللَّذَّةُ إلِاَّ بعَْدَ التَّعَبِ 

“Tiada kenikmatan kecuali setelah ada kepayahan”  



vii 

 

ABSTRAK 

Judul : WAWASAN AL-QURAN TENTANG KONSEP TAWĀḌU’ 

(STUDI TAFSIR TEMATIK) 

Nama  : Faruq Azri 

NIM  : 2104028012 

Konsep tawāḍu’ atau kerendahan hati merupakan bagian integral dari akhlak 

Islam yang mencerminkan dimensi spiritual dan sosial yang mendalam. Dalam 

konteks masyarakat modern yang diliputi krisis moral dan budaya narsistik, 

khususnya akibat pengaruh media sosial, nilai tawāḍu’ semakin terpinggirkan. 

Kesombongan, pengingkaran terhadap kebenaran, dan minimnya empati menjadi 

fenomena umum yang berlawanan dengan ajaran tawāḍu’. Sementara dalam Al-

Qur’an, term tawāḍu’ tidak ditemukan secara eksplisit, walaupun disebutkan derivasi 

dari termnya, namun tidak bermakna tawāḍu’. Nilai-nilainya tercermin melalui 

beberapa term yang secara implisit bermakna tawāḍu’. Para ulama seperti Imam al-

Ghazali dalam Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn dan KH. Achmad Asrori al-Ishaqi dalam al-

Muntakhabāt telah mengkaji konsep ini Dimana Al-Ghazali menekankan aspek 

penyucian jiwa, sedangkan KH. Asrori menekankan dimensi praksis sosial. 

Perbedaan pendekatan ini menunjukkan adanya dinamika epistemologis yang relevan 

untuk dikaji lebih lanjut dalam konteks kekinian. 

Penelitian ini bertujuan untuk menggali konsep tawāḍu’ dalam Al-Qur’an 

melalui metode tafsir tematik. Proses ini mencakup pengumpulan dan klasifikasi 

ayat-ayat yang relevan, penelusuran asbāb al-nuzūl, analisis munāsabah, serta 

pembandingan penafsiran dari para mufassir klasik dan kontemporer. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa terdapat dua belas term dalam Al-Qur’an yang secara implisit 

mengandung makna tawāḍu’, seperti mukhbit, taḍarru’, khushu’, ażillah, dan lain-

lain. Penulis juga berhasil merumuskan tiga tipologi tawāḍu’, yaitu: kepada Allah, 

kepada sesama manusia, dan kepada alam. Adapun dampak dari perilaku tawāḍu’ 

antara lain mendapat rahmat dan kecintaan Allah, dijanjikan surga, dan 

dikabulkannya doa; sementara dampak dari sifat sebaliknya adalah kemurkaan Allah, 

penghalangan hidayah, dan azab yang menghinakan. Penelitian ini menunjukkan 

bahwa tawāḍu’ bukan hanya nilai individual, tetapi merupakan sistem nilai integral 

dalam membentuk masyarakat Qur’ani yang beradab. 

Kata Kunci: Tawāḍu', Al-Qur'an, Tafsir Tematik. 

  



viii 

 

ABSTRACT 

Title : THE QUR'ANIC PERSPECTIVE ON THE CONCEPT OF 

TAWĀḌU’: A THEMATIC INTERPRETATION STUDY 

Author  : Faruq Azri 

SIN : 2104028012 

The concept of tawāḍu’ (humility) is an integral part of Islamic ethics, 

reflecting both profound spiritual and social dimensions. In the context of modern 

society, which is increasingly marked by moral crises and narcissistic culture—

especially due to the dominance of social media—the values of tawāḍu’ are gradually 

being marginalized. Arrogance, denial of truth, and lack of empathy have become 

prevalent phenomena that contradict the essence of tawāḍu’. Although the term 

tawāḍu’ does not explicitly appear in the Qur’an, its values are implicitly reflected in 

several related terms. Scholars such as Imam al-Ghazali in Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn and 

KH. Achmad Asrori al-Ishaqi in al-Muntakhabāt have addressed this concept 

extensively. Al-Ghazali emphasizes the purification of the soul, while KH. Asrori 

stresses the practical social aspects. These differing approaches reveal an 

epistemological dynamic worthy of further exploration in a contemporary context. 

This study aims to explore the concept of tawāḍu’ in the Qur’an through the 

thematic interpretation method (tafsīr mawḍū‘ī). The research process includes 

collecting and classifying relevant verses, tracing their asbāb al-nuzūl (occasions of 

revelation), analyzing inter-verse relationships (munāsabah), and comparing 

interpretations from classical and contemporary exegetes. The findings indicate 

twelve Qur’anic terms that implicitly convey the meaning of tawāḍu’, such as 

mukhbit, taḍarru’, khushu’, ażillah, among others. The researcher also formulates 

three typologies of tawāḍu’: towards Allah, towards fellow humans, and towards 

nature. The impact of practicing tawāḍu’ includes receiving divine mercy and love, 

the promise of paradise, and the acceptance of prayers. Conversely, the consequences 

of arrogance include divine wrath, deprivation of guidance, and humiliating 

punishment. This study concludes that tawāḍu’ is not merely a personal virtue but an 

essential value system for shaping a dignified Qur’anic society. 

Keywords: Humility, Qur’an, Thematic Exegetical Study. 



ix 

 

 ملخص البحث 

 )دِرَاسَةٌ تفَْسِيرِيَّةٌ مَوْضُوعِيَّةٌ  ( رُؤْيةَُ القرُْآنِ حَوْلَ مَفْهُومِ التَّوَاضُعِ :  العنوان 

 فاروق أزري :  الاسم 

  ٢١٠٤٠٢٨٠١٢  : رَقْمُ التَّسْجِيل 
 

أُِ مِنَِ الأخلاقِِ الإسلاميَّةِِ، ويَعكِسُِ بعُدَيْنِِ رُوحِيَّيْنِِ واجتِماعِيَّيْنِِ عَميقَيْنِِ .وفيِ سِياقِِ  يعَُدِ  مَفهومُِ التَّواضُعِِ جُزءًا لا يَتجََزَّ

 المُجتمََعِِ المُعاصِرِِ الّذي يشَهَدُِ أزماتِ  أخَلاقيَّةًِ وثقافةًَِ نَرجِسيَّةًِ مُتزَايدَةًِ، وَخُصوصًاِ بسَِببَِِ سَيطَِرَةِِ وَسائِلِِ التَّواصُلِِ

، ونَقصُِ التَّعاطُفِِ، ظَواهِرَِ شائِعَةًِ تنُاقِضُِ ِ التَّواضُعِِ شيئاًِ فشيئاًِ .فَقد أصَبَحَِ الكِبرُِ، وإنكارُِ الحَقِّ
 الاجتِماعِيِّ، تتَرَاجَعُِ قِيمَةُ

 جَوهَرَِ التَّواضُعِِ .ومَعَِ أنََِّ لَفظَِ التَّواضُعِِ لا يَرِدُِ بصُِورة ِ صَريحَةِ  في القرُآنِِ الكَريمِِ، إلاِّ أنََِّ مَعانيَِهُِ تتَجََلّى ضِمناً في جُملةَِ 

ينِِ«ِ، والشيخِِ أحَمَد  مِنَِ الألفاظِِ والمُصطَلَحاتِِ القرُآنيَّةِِ .ولَقدِ تنَاوَلَِ العلُماءُ، مِثلَِ الِإمامِِ الغَزّالِيِِّ في كِتابهِِِ »إِحياَءُِ عُلومِِ الدِّ

 أسَرورِي الإشاقِيِِّ في كِتابهِِِ »المُِنتخََباتِِ«ِ، هذا المَفهومَِ بشَِكلِ  وَاسِع ؛ِ حَيثُِ أكََّدَِ الغَزّالِيِ  على تزَكِيَةِِ النَّفسِ، بيَنَما رَكَّزَِ

 الشَّيخُِ أسَرورِي على الجَوانبِِِ الاجتِماعِيَّةِِ العَمَلِيَّةِِ .وتشُيرُِ هذِهِِ الفرُوقُِ في النَّهجِِ إلى دينامِيَّةِ  إبستِمولوجِيَّةِ  تسَتحَقِ  الدِِّراسَةَِ

 .في سِياقِ  عَصرِيّ ِ

ِ إلىِ استِكشافِِ مَفهومِِ التَّواضُعِِ في القرُآنِِ الكَريمِِ، مِن خِلالِِ مَنهَجِِ التَّفسيرِِ المَوضُوعِيِِّ .ويشَمَلُِ مَسارُِ
راسَةُ  تهَدِفُِ هذِهِِ الدِّ

رينَِ لَةِِ، وتتَبَ عَِ أسَبابِِ الن زولِ، وتحليلَِ المُناسَبةَِِ بيَنَِ الآياتِ، ومُقارَنةََِ تفَاسِيرِِ المُفسَِّ  البَحثِِ جَمعَِ وتصَنِيفَِ الآياتِِ ذاتِِ الصِّ

 :الكِلاسيكِيِّينَِ والمُعاصِرِينَِ .وتظَهَرُِ نَتائِجُِ البَحثِِ أنََِّ هُناكَِ اثنَي عَشَرَِ لَفظًا قُرآنيًّا تحَمِلُِ مَعانِيَِ التَّواضُعِِ ضِمناًِ، مِثلَِ

ةِِِ، ونَحوِها .وقامَِ الباحِثُِ أيضًا بتِصَنِيفِِ التَّواضُعِِ إلى ثلَاثةَِِ أنَواع ِ :التَّواضُعِِ مَعَِ اللِِ
لَّ عِِ، الخُشوعِِ، الذِّ  ،المُخبتِِِ، التَّضَر 

بيِعةَِِ .أمَّا أثَرَُِ مُمَارَسَةِِ التَّواضُعِِ فيََتمََثَّلُِ في نيَلِِ رَحمَةِِ اللِِ ومَحبَّتهِِِ، والوَعدِِ بِالجنَّةِِ
 ،والتَّواضُعِِ مَعَِ النّاسِِ، والتَّواضُعِِ مَعَِ الطَّ

ي إلى الِإهانَةِِ ياَنِِ إلى سَخَطِِ اللِ، ومَنعِِ الهِدايَةِ، وَعَذاَبِ  يؤُدِّ  .وقبَولِِ الد عاءِِ .وَفِيِ المُقابِلِِ، فَإنَِِّ الكِبرَِ والغرُورَِ يؤُدِّ

راسَةُِ إلى أنََِّ التَّواضُعَِ لَيسَِ فَقط فَضِيلةًَِ شَخصِيَّةًِ، بَلِ نظِامًا قيِمِيًّا أسَاسِيًّا لِبنِاءِِ مُجتمََع ِ قرُآنيّ ِ ذي كَرامَةِ   . وتخَلصُُِ الدِّ

 التواضع, القران, التفسير الموضوعي  الكلمة المرشدة:

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

 

Keputusan Bersama Menteri Agama, Menteri Pendidikan dan Kebudayaan 

Nomor: 158/1987 dan Nomor: 0543b/U/1987. 

 

1. Konsonan 

No. Arab Latin  No. Arab Latin 

 Tidak ا 1

dilambangkan 
 ṭ ط 16 

 ẓ ظ B  17 ب 2

 ‘ ع T  18 ت 3

 Gh غ ṡ  19 ث 4

 F ف  J  20 ج 5

 Q ق ḥ  21 ح 6

 K ك Kh  22 خ 7

 L ل D  23 د 8



x 

 

 M م ẓ  24 ذ 9

 N ن R  25 ر 10

 W و Z  26 ز 11

 H ه  S  27 س 12

 ’ ء Sy  28 ش 13

 Y ي ṣ  29 ص  14

     ḍ ض  15

 

2. Vokal Pendek  3. Vokal Panjang 

  َ  = a  ََكَتب Kataba  ا = a  َقاَل Qāla 

  َ  = i  َسُئِل Su’ila   ْاِي = i  َقيِل Qīla 

  َ  = u  ُيَذْهَب Yażhabu   ُا = u  ُيَقوُُل yaqūlu 

 

4. Diftong  Catatan: 

Kata sandang [al-] pada bacaan 

syamsiyah atau qamariyah ditulis 

[al-] secara konsisten supaya 

selaras dengan teks arabnya. 

  Kaifa كَيْفَ  au = ايَْ 

  ḥaula حَوْلَ  ai = اوَْ 

 

  



xi 

 

KATA PENGANTAR 

Bismillahirrahmanirrahim 

Segala puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT yang telah 

melimpahkan rahmat, taufik, dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan 

tesis yang berjudul “Wawasan Ayat Al-Qur’an tentang Konsep Tawaḍu” sebagai 

salah satu syarat untuk memperoleh gelar Magister di Program Studi Ilmu Al-Qur'an 

dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Walisongo. Shalawat serta 

salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan Nabi Muhammad SAW, suri 

teladan utama dalam akhlak mulia, termasuk dalam hal tawadhu, yang menjadi ruh 

dari penelitian ini. 

Tesis ini tentu tidak lepas dari dukungan, bimbingan, dan doa dari berbagai 

pihak. Oleh karena itu, penulis menyampaikan terima kasih dan penghargaan yang 

setinggi-tingginya kepada: 

1. Rektor Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Prof. Dr. H. Nizar, 

M.Ag., yang telah menginspirasi penulis. 

2. Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang, Dr. 

H. Mokh, Sya’roni, M.Ag., yang telah membimbing penulis. 

3. Ketua Program Studi S2 Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Prof. Dr. H. Moh. Nor. 

Ichwan, M.Ag., berserta Sekretaris Jurusan, Dr. Muhammad Kudhori, 

M.Th.I, yang telah membimbing di kelas hinggan penelitian tesis ini selesai. 

4. Dosen Pembimbing, Prof. Dr. H. Moh. Nor. Ichwan, M.Ag. dan Dr. Mundhir, 

M.Ag., yang telah membimbing penulis dalam penelitian ini dengan sabar 

dan murah ilmu. 

5. Para dosen pengampu mata kuliah di program magister Ilmu Al-Qur'an dan 

Tafsir yang telah membimbing kepada penulis sampai sejauh ini. 

6. Para panitia sidang, terutama penguji yang telah menguji dan memberi 

tambahan ilmu, menjadikan tesis ini menjadi lebih baik. 

7. Kepada orang tua tercinta, Mama Maskanah Zulfa dan Almarhum Abah 

Abdul Bashir Muchtar yang, sumber doa dan cahaya hidupku. Terima kasih 

atas cinta yang tak pernah putus, nasihat yang menuntunku, serta 

pengorbanan yang tak terhitung sejak aku kecil hingga kini. Langkahku 

dalam menapaki jalan ilmu adalah jejak dari didikan dan kasih sayang kalian. 

Tesis ini bukan sekadar karya ilmiah, tapi juga persembahan kecil untuk cinta 

yang besar dari dua insan luar biasa. Tak lupa Bapak Abdul Lathif dan 

Almarhumah Ibu Mubarokah dan Umi Iffah, terima kasih atas penerimaan 

dan doa yang tak henti mengiringi. Dalam diam dan kelembutan, kalian 

menyemai kekuatan dan ketenangan bagi langkah kami. Kehadiran kalian 

menjadi pelengkap restu dalam hidup dan studi ini. Dengan penuh rasa 



xii 

 

hormat dan syukur, saya persembahkan capaian ini sebagai wujud terima 

kasih atas kasih, dukungan, dan kepercayaan yang begitu hangat dari 

keluarga yang kini juga menjadi milikku. 

8. Kepada belahan jiwaku, istriku tercinta, Hasna Qothrun Nadaa bersama 

dedek bayi yang masih dalam kandungan, yang selalu memotiavsi, 

mensupport, mendoakan, menemani dan membantu dalam penyelesaian 

penelitian ini. Terima kasih atas sabar yang tak berbatas, doa yang senantiasa 

mengiringi, dan pelukan hangat yang menjadi tempatku berteduh dari penat. 

Di tengah malam-malam panjang, kau tetap setia menemani, menyulam 

semangat saat lelah menyapa. Tesis ini bukan sekadar hasil pikiranku, 

melainkan juga buah dari cintamu yang tulus dan pengorbananmu yang tanpa 

suara. 

9. Saudara-saudaraku, Kak Farid, Mbak Maryam, Mas Yusuf, Mbak Syifa, 

Mbak Nawa dan Dek Najmie, Tesis ini lahir dari semangat yang kalian 

tiupkan dalam perjalanan panjang ini. Doa dan perhatian kalian adalah pelita 

yang menuntunku menuju garis akhir. Semoga langkah ini menjadi 

kebanggaan kita bersama. Dek A’la, Dek Akmal, Dek Mastwa, Dek Zulfa, 

Dek Labib, Dek Rahma dan Dek Yusuf, yang menemani penulis untuk 

menyelesaikan penelitian ini. Semoga keberhasilan kecil ini dapat menjadi 

ungkapan syukur atas hubungan yang tumbuh dalam ketulusan dan 

kebersamaan yang indah. 

10. Pondok Pesantren Al-Furqon Tulis, yang selalu mensupport penulis dengan 

pemberian beasiswanya. Tak lupa segenap asatid dan santri PP. Al-Furqon 

Tulis yang mendoakan penulis dalam menyelesaikan studi. 

Penulis menyadari bahwa tesis ini masih jauh dari kesempurnaan. Oleh karena 

itu, kritik dan saran yang membangun sangat diharapkan demi perbaikan karya ilmiah 

ini di masa mendatang. 

Semoga tulisan ini dapat memberikan manfaat dan menjadi amal jariyah dalam 

memperkuat pemahaman umat terhadap nilai-nilai Al-Qur’an, khususnya tentang 

tawaḍu’ sebagai akhlak utama. 

 

Semarang, 27 Mei 2025 

Penulis 

 

 

Faruq Azri  



xiii 

 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN JUDUL ............................................................................................... i 

PERNYATAAN KEASLIAN ................................................................................. ii 

PENGESAHAN ...................................................................................................... iii 

NOTA DINAS PEMBIMBING .............................................................................. iv 

MOTTO ................................................................................................................... vi 

ABSTRAK .............................................................................................................. vii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ............................................................................. x 

KATA PENGANTAR ............................................................................................. xii 

DAFTAR ISI ........................................................................................................... xiv 

BAB I: PENDAHULUAN  ..................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah .......................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah .................................................................................... 5 

C. Tujuan Penelitian ..................................................................................... 5 

D. Manfaat Penelitian ................................................................................... 5 

E. Kajian Pustaka ......................................................................................... 6 

F. Metodologi Penelitian .............................................................................. 7 

G. Sistematika Penulisan .............................................................................. 12 

BAB II: BENTUK PENGUNGKAPAN TAWAḌU’ DALAM AL-QUR’AN ........ 15 

A. Makna Tawadu’: Etimologi dan Terminologi ......................................... 15 

1. Makna Etimologis ............................................................................... 15 

2. Makna Terminologis  .......................................................................... 21 

B. Term-Term Tawadu’ Dalam Al-Qur’an  ................................................. 24 

1. Term Secara Langsung Bermakna Tawadu’  ...................................... 24 

2. Term Yang Tidak Secara Langsung Bermakna Tawadu’  .................. 33 

a. Mukhbit (rendah hati)  ................................................................. 33 

b. Taḍorru’ (rendah hati)  ............................................................... 37 

c. Dakhir (rendah hati)  ................................................................... 39 

d. Ażillah (lemah lembut)  ............................................................... 40 

e. Khifd (rendah hati)  ..................................................................... 42 

f. Hauna (rendah hati)  ................................................................... 43 

g. Ruḥama (kasih sayang)  .............................................................. 45 

h. La Yastakbirun (tidak sombong)  ................................................ 46 

i. La Ta’lu (tidak sombong)  .......................................................... 47 

j. La Tamshi Maraḥa (tidak sombong)  .......................................... 48 

k. Khushu’ (Tunduk dan Rendah Hati)  .......................................... 49 

l. Khuḍu’ (Tunduk)  ........................................................................ 50 



xiv 

 

BAB III: TIPOLOGI PERILAKU TAWAḌU’ MENURUT AL-QUR’AN  ........... 57 

A. Perilaku Tawadu’ Kepada Pencipta (Allah)  ............................................ 57 

B. Perilaku Tawadu’ Kepada Sesama  .......................................................... 66 

C. Tawadu’ Kepada Alam  ........................................................................... 78 

BAB IV: DAMPAK BERPERILAKU TAWADU’ DAN TIDAK BERPRILAKU 

TAWAḌU’ DALAM AL-QUR’AN  ........................................................................ 84 

A. Dampak Berperilaku Tawadu’ Menurut Al-Qur’an  ................................ 84 

B. Dampak Tidak Berperilaku Tawadu’ Menurut Al-Qur’an  ..................... 90 

BAB V: PENUTUP ................................................................................................. 98 

A. Kesimpulan .............................................................................................. 98 

B. Saran  ....................................................................................................... 99 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................... 100 

GLOSARIUM  ...................................................................................................... 106 

RIWAYAT HIDUP ............................................................................................... 112 

LAMPIRAN-LAMPIRAN .................................................................................... 113 

Cek Turnitin .......................................................................................................... 113 

Transkip Nilai ........................................................................................................ 114 

Bukti Pembayaran SPP .......................................................................................... 115



BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah  

Tawāḍu’ atau sikap rendah hati, salah satu adab terpuji yang sangat 

dianjurkan dalam Islam. Sikap tawāḍu’ adalah sikap di mana seseorang tidak 

menganggap dirinya lebih tinggi atau lebih unggul daripada orang lain, meskipun 

memiliki kelebihan dibandingkan dengan mereka.1 Ibn Al-Mubarok2 seperti yang 

dikutip oleh Imam Kanafi menjelaskan bahwa tawāḍu’ adalah sikap merendahkan 

diri terhadap yang lebih rendah atau menolak sikap sombong terhadap yang lebih 

tinggi dalam hal dunia, tidak merasa memiliki posisi tinggi dan tidak merendahkan 

orang lain lebih dari dirinya.3 Konsep tawāḍu’ ini tidak hanya memiliki dimensi 

spiritual, tetapi juga sosial, karena tawāḍu’ mampu menciptakan harmoni dalam 

hubungan antarmanusia.4 Dalam Al-Quran, tawāḍu’ sering dikaitkan dengan sikap 

seorang hamba yang menyadari kelemahan dan ketergantungannya kepada Allah 

SWT, serta menghormati sesama manusia tanpa merasa lebih tinggi atau lebih 

mulia. Di era modern ini, di mana kesombongan dan individualisme semakin 

meningkat, degradasi moral generasi saat ini, yang terpengaruh oleh egoism.5 

Di tengah arus globalisasi dan perkembangan teknologi, nilai-nilai 

kesombongan dan individualisme semakin menguat. Media sosial, misalnya, sering 

menjadi wadah untuk pamer dan mencari pengakuan,6 yang bertentangan dengan 

nilai tawāḍu’. Hal ini menimbulkan berbagai masalah sosial, seperti perpecahan, 

diskriminasi, dan ketidakadilan. Oleh karena itu, pemahaman yang mendalam 

 
1 Ahmad Yani, Be Excellent: Menjadi Pribadi Terpuji, (Depok: Al-Qolam, 2007), Hlm 

101. Lihat juga Purnama Rozak, Indikator Tawadu’ Dalam Keseharian, (Jurnal Madaniyah), 

Vol 1 Edisi XII, 2017.  
2 Nama lengkapnya adalah Abdulloh bin Al-Mubarok, seorang ulama besar yang lahir 

di Khurasan pada tahun 118 H. Beliau seorang ulama terkemuka pada masanya yang memiliki 

ilmu yang luas, shaleh serta zuhud. Dan beliau telah berguru kepada kurang lebih 4.000 orang. 

Muhammad Bin Hasan, Nuzhah Al-Fudhola’ Tahdzib Siyar A’lam An-Nubala, (Kota Jakarta 

Selatan: Pustaka Azam, 2008), Jilid 2, Hlm 528. 
3 Imam Kanafi, Ilmu Tasawuf Penguatan Mental-Spiritual Dan Akhlaq, (Pekalongan: 

Penerbit NEM, 2020), Hlm 175. 
4 Yola Tiaranita dkk, Religiositas, Kecerdasan Emosi, Dan Tawadu’ Pada Mahasiswa 

Pascasarjana, (Psikohumaniora: Jurnal Penelitian Psikologi Vol. 2, No 2 (2017): Hlm 185, 

DOI: 10.21580/pjpp.v2i2.1175. 
5 Nur Laylu S. & Budi Haryanto, Menyoal Degradasi Moral Sebagai Dampak Dari 

Era Digital, (Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Islam), Vol 3, No 4, 2023, Hlm 225. 
6 Evayanti Yuliana P. dan Dien Vidia R., Flexing Sebagai Simulasi Mesin Hasrat Dan 

Frag, (Jurnal Socius: Journal of Sociology Research and Education), Vol 11, No 1, 2024: 

Hlm 15, DOI: 10.24036/scs.v11i1.622. 



2 

 

tentang tawāḍu’ menjadi penting guna menciptakan masyarakat yang harmonis dan 

adil.  

Tawāḍu’ diartikan memandang orang lain lebih berhak, pantas dibanding 

dirinya sendiri. Namun, ada sebuah cerita, suatu ketika terdapat sebuah acara 

dimana para kyai berkumpul. Kemudian tiba waktu untuk menunikan sholat, dan 

mereka pun saling dorong atau saling menunjuk untuk menjadi imam sholat, tidak 

ada yang mau menjadi imam, karena merasa yang lain lebih pantas, dan hampir 

sholat jamaah tidak jadi dilaksanakan. Begitupun realita dalam ranah politik, 

ditemukan orang yang tidak berkompeten bisa menduduki jabatan pemerintahan, 

dikarenakan orang yang dipandang berkompeten bersikap tawdu’ dengan tidak mau 

menjadi pemimpin atau dalam pemerintahan.7 Salah satu ciri tawāḍu’ adalah 

menerima kebenaran, bertanggung jawab dan berempati kepada sesama. Namun, 

saat ini, banyak orang yang tidak mau menerima kebenaran, tidak bertanggung 

jawab, cuek atau tidak berempati terutama pada Gen Z, disebabkan misinformasi 

dan toksisitas pada media sosial.8 

Nabi Muhammad memerintahkan umat Islam untuk bersikap tawāḍu’: 

يبَْغِي أحََدٌ عَلَى أحََدٍ )رواه مسلم(إِنَّ اللهَ أوَْحَى إِلَيَّ أنَْ توََاضَعوُا حَتَّى لَا يَفْخَرَ أحََدٌ عَلَى أحََدٍ، وَلَا   

Sesungguhnya Allah telah mewahyukan kepadaku agar bersikap tawāḍu’ 
(merendahkan diri), hingga seorang tidak menyombongkan dirinya dihadapan 
orang lain dan tidak saling menganiaya. (HR Muslim, No: 2865) 

 

Imam An-Nawawi menjelaskan bahwa hadis ini mengandung perintah untuk 

tawāḍu‘ (rendah hati) dan larangan terhadap takabur (sombong) serta kezaliman. 

Beliau menekankan bahwa tawāḍu’ adalah akhlak mulia yang mendekatkan 

seorang hamba kepada Allah SWT dan menjauhkannya dari sifat-sifat tercela. 

Hadis ini juga mengajarkan pentingnya persamaan derajat di antara manusia dan 

larangan saling merendahkan atau menzalimi satu sama lain.9 Menurut Al-

Mubarakfuri, hadis ini mengajarkan pentingnya sikap tawāḍu’ dalam kehidupan 

sosial. Beliau menegaskan bahwa tawāḍu’ adalah sifat yang dicintai oleh Allah 

SWT dan termasuk ciri orang-orang yang beriman. Hadis ini juga melarang sikap 

sombong dan kezaliman, karena kedua sifat tersebut dapat merusak hubungan sosial 

 
7 Imam Suprayogo, Resiko Sikap Tawadu’ Dalam kepemimpinan, uin-malang-

.ac.id/r/160801/ Resiko-Sikap-Tawadu’-Dalam-kepemimpinan.html 
8 Surveying Americans On Empathy Burnout, unitedwaynca.org/blog/empathy-

burnout-survey/. Dalam survey yang diadakan oleh United Way of The National Capital Area 

tersebut, menunjukkan 57% dari Gen Z merasa empati mereka menurun disebabkan media 

sosial. 
9 Imam An-Nawawi, Al-Minhaj Syarh Shahih Muslim, Beirut: Dar Ihya At-Turats Al-

Arabi, 1392 H (1972 M), Jilid 16, Hlm 142. 



3 

 

dan menjauhkan seseorang dari rahmat Allah.10 Al-Qaḍi ‘Iyaḍ mengatkan bahwa 

hadis ini menegaskan pentingnya tawāḍu’ sebagai akhlak yang mulia. Beliau 

menyatakan bahwa tawāḍu’ adalah sifat yang menghindarkan seseorang dari 

kesombongan dan kezaliman, serta mendorong terciptanya keharmonisan dalam 

masyarakat. Hadis ini juga mengingatkan bahwa kesombongan dan kezaliman 

adalah sifat yang dibenci oleh Allah SWT dan dapat merusak hubungan antar 

manusia.11  

Ketiga kitab syarah di atas sepakat bahwa hadis tersebut mengajarkan 

pentingnya sikap tawāḍu’ (rendah hati) dan larangan terhadap kesombongan serta 

kezaliman. Penjelasan mereka menekankan bahwa tawāḍu’ adalah akhlak yang 

mendekatkan seseorang kepada Allah SWT dan menciptakan keharmonisan dalam 

kehidupan sosial. Namun, di dalam Al-Quran, sebagai sumber primer dalam syariat 

Islam, tidak ditemukan term yang secara eksplisit mengandung makna tawāḍu’, 

yang ditemukan hanya derivasi dari term tawāḍu’. Seperti yang disebut dalam al-

Qur’an, Allah berfirman, 

 وَالْاَرْضَ وَضَعَهَا لِلْْنَاَمِْۙ  

Bumi telah Dia bentangkan untuk makhluk(-Nya). (QS. Ar-Rahman: 10) 

Dalam ayat ini, term waḍa’aha bermakna membentangkan. Allah 

menciptakan dan membentangkan bumi untuk kehidupan semua makhluk-Nya. 

Allah meletakkan bumi dan menghamparkannya supaya dapat digunakan, 

menstabilkan dan mengukuhkannya dengan gunung-gunung yang tertanam kuat 

agar makhluk hidup yang tinggal di atasnya bisa hidup dengan stabil dan tenang.12 

Bumi diletakkan oleh Allah, yaitu dihamparkan dan dipersiapkan untuk 

kenyamanan semua makhluk yang menghuni di dalam bumi.13 

Dalam ayat lain Allah berfirman dalam Al-Qur’an, 

آْ ارَْضَعتَْ وَتضََعُ كُلُّ ذاَتِ حَمْلٍ حَمْلَهَا وَترََى النَّاسَ سُكٰرٰى وَمَا هُمْ بسُِكٰرٰى  يَوْمَ ترََوْنَهَا تذَْهَلُ   كُلُّ مُرْضِعةٍَ عَمَّ
ِ شَدِيْدٌ    وَلٰكِنَّ عَذاَبَ اللّّٰٰ

Pada hari kamu melihatnya (guncangan itu), semua perempuan yang menyusui 
melupakan anak yang disusuinya, setiap perempuan yang hamil akan 
keguguran kandungannya dan kamu melihat manusia mabuk, padahal 
sebenarnya mereka tidak mabuk. Akan tetapi, azab Allah itu sangat keras. (QS. 
Al-Hajj: 2) 

 
10  Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, Fathul Mulhim bi Syarhi Shahih Muslim, Beirut: 

Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 1427 H (2006 M), 6, Hlm 320. 
11 Al-Qadhi 'Iyadh, Syarh Shahih Muslim: Ikmal Al-Mu’lim bi Fawaid Muslim, Kairo: 

Dar Al-Wafa, 1419 H (1998 M), Jilid 8, Hlm 245. 
12 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 14, Hlm 232 
13 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, …, Vol 13, Hlm 501 



4 

 

Pada ayat ini, term taḍa’u merupakan derivasi dari kata tawāḍu’, yang berarti 

keguguran. Ayat ini diturunkan saat malam hari pada perang Bani Mushthalaq. Nabi 

Muhammad membacakan ayat 1-2 surat al-hajj kepada semua orang, kemudian 

semua orang yang mendengar menangis luar biasa sambil duduk, sedang wajahnya 

termenung dan sedih. Ayat ini bercerita tentang kengerian Ketika datangnya hari 

kiamat dengan guncangan dahsyatnya, sehingga menyebabkan setiap perempuan 

yang hamil mengalami keguguran, karena kengerian, ketakutan dan keadaan yang 

mencekam.14  

Salah satu konsep tawāḍu’ yang sudah ada yaitu konsep tawāḍu’ Imam 

Ghazali yang filosofis dalam menjelaskan konsep tawāḍu’. Konsepnya ialah 

merendahkan diri dengan melihat orang lain lebih rendah daripada kita dan merasa 

diri kita lebih tinggi ketika berhadapan dengan orang yang menyombongkan diri. 

Konsepnya bersifat batin spiritual, pembersihan jiwa serta masuk ke dalam maqam 

tasawuf. Selian itu, terdapat pula konsep tawāḍu’ KH. Achmad Asrori Al-Ishaqi 

yang lebih praktis dan sosial ilmiah. Konsep tawāḍu’ perspektif KH. Achmad 

Asrori al-Ishaqi yaitu merendahkan diri kepada siapapun, baik kepada yang 

memiliki kedudukan rendah, sesama atau terhadap orang yang menyombongkan 

diri. Menurut KH. Achmad Asrori, tawāḍu’ terdapat dua makna, tawāḍu’ sughra 

tawāḍu kubro. Kategori tawāḍu’sughro lebih condong kepada interaksi sosial dan 

bermakna mendahulukan dan memuliakan orang lain masuk dalam. Sementara 

tawāḍu’ dengan makna meminta keberkahan kepada orang lain, yang menjadikan 

orang yang diminta tersebut ingat kepada Allah SWT dan kesadaran spiritual dalam 

masuk dalam kategori tawāḍu’ kubro. Adapun perbedaan dan persamaan antara 

tawāḍu’ al-Ghazali dan KH. Achmad Asrori, dalam segi persamaan jika dilihat dari 

segi horizon ialah sama-sama merendahkan diri ketika bertemu dengan orang lain. 

Bedanya, jika al-Ghazali ialah dengan membanggakan diri ketika bertemu dengan 

orang yang sombong dan KH. Achmad Asrori tetap tawāḍu’ kepada siapapun.15 

Meskipun tawāḍu’ sering dibahas dalam kajian akhlak, masih terdapat gap 

research yang signifikan dalam kajian tawāḍu’ dalam Al-Quran. Pertama, 

kebanyakan penelitian hanya membahas tawāḍu’ secara umum, tanpa 

mengaitkannya dengan ayat-ayat spesifik dalam Al-Quran. Kedua, diperlukan 

konsep baru yang mencakup berbagai ayat tawāḍu’ dalam Al-Qur’an. Karenanya, 

penelitian ini memiliki tujuan untuk mengisi gap research tersebut dengan 

mengkaji tawāḍu’ dalam Al-Quran secara komprehensif, baik dari segi linguistik, 

tafsir, maupun implementasinya dalam kehidupan sehari-hari. Diharapkan 

 
14 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 9, Hlm 158 
15 Ach Firdillah, Konsep Tawadhu' Pemikiran Imam Ghazali Dan KH. Achmad Asrori Al-

Ishaqi (Studi Komparatif Kitab Ihya' Ulum Al-Din Dan Al-Muntakhabat), Surabaya: STAI Al 
Fithrah., 2023 



5 

 

penelitian ini dapat memberikan kontribusi yang signifikan dalam kajian tafsir Al-

Quran, serta memberikan panduan praktis bagi umat Islam dalam mengamalkan 

tawāḍu’. 

 

B. Rumusan Masalah 

Peneliti akan membuat pokok rumusan masalah dengan latar belakang 

masalah tersebut, yaitu “Bagaimana konsep tawāḍu’ di dalam Al-Qur’an?” 

Untuk menjawab pokok rumusan masalah yang ada, maka tesis ini akan 

memuat subpokok rumusan masalah, yaitu: 

1. Apa saja bentuk pengungkapan dan makna term tawāḍu’ di dalam Al-Qur’an? 

2. Bagimana tipologi perilaku tawāḍu’ dalam Al-Qur’an? 

3. Apa saja dampak berperilaku tawāḍu’ dan tidak berperilaku tawāḍu’? 

 

C. Tujuan Penelitian 

Tujuan penelitian ini adalah: mengkaji menganalisa bagaimana konsep 

tawāḍu’ di dalam Al-Qur’an, melalui kajian dan analisa term tawāḍu’ dan 

maknanya, tipologi perilaku tawāḍu’ dan dampak berperilaku tawāḍu’ serta tidak 

berperilaku tawāḍu’ dalam Al-Qur’an.  

Dengan memahami konsep ini secara mendalam, diharapkan dapat 

memberikan kontribusi terhadap pengembangan nilai-nilai spiritual dan sosial 

dalam masyarakat. Tujuan lain dari penelitian ini adalah memberikan rekomendasi 

praktis tentang bagaimana tawāḍu’ dapat diajarkan dan dipraktikkan dalam 

berbagai konteks kehidupan. 

 

D. Manfaat Penelitian 

Terdapat dua aspek pada manfaat penelitian ini, yaitu teoritis dan praktis. 

Dalam aspek teoritis, penelitian ini dapat memberikan kontribusi terhadap 

perkembangan ilmu tafsir dan kajian Islam, khususnya dalam memahami konsep 

tawāḍu’. Sementara dalam aspek praktis, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan panduan tentang bagaimana nilai tawāḍu’ dapat diaplikasikan dalam 

keseharian di dalam konteks personal maupun sosial. Sehingga, penelitian ini 

diharapkan bisa menjadi referensi bagi peneliti, pendidik, dan masyarakat umum 

yang tertarik untuk mengembangkan nilai-nilai spiritual dan sosial dalam 

kehidupan mereka. 

  



6 

 

E. Kajian Pustaka 

Sejauh penelusuran penulis, penelitian dengan tafsir bertema tawāḍu’ yang 

menjadi pokok penelitian ini banyak ditemukan dalam berbagai buku dan karya ilmiah. 

Meskipun begitu bukan berarti penelitian ini sama dengan penelitian yang sudah ada. 

Penulis akan membahasnya dengan pembahasan yang berbeda. 

Mengenai penelitan yang membahas tentang tawāḍu’ diantaranya; 

Pertama, Studi penafsiran ayat-ayat tawadhu’ dalam tafsir Al-Mishbah. Artikel 

ini ditulis oleh Arvita Rahmawati pada jurnal Al-Karima, Vol 3 No. 2, 2019. Artikel ini 

membahas tawāḍu’ dengan fokus pada kajian tokoh dalam kitab tafsir Al-Mishbah. 

Penelitian ini membahas 13 ayat yang ditafsirkan dengant tafsir Al-Mishbah dan dari 

penafsiran itu disimpulkan menjadi 12 bentuk tawāḍu’ dalam Al-Qur’an. Berbeda 

dengan artikel tersebut, penulis meneliti dengan kajian tematik tawāḍu’ tidak 

menggunakan kajian tokoh tertentu. Penulis menggunakan kitab tafsir dari bebagai 

perspektif yang menafsirkan ayat-ayat yang diinventarisir sebagai ayat tawāḍu’. 

Kedua, Aplikasi, Dampak, dan Universalitas Sikap Tawadhu’, ditulis oleh Ida 

Nurlaeli pada jurnal Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam Volume 23, No. 1, Maret 2022. 

Dilihat dari judulnya, penelitian ini tidak membahas tawāḍu’ dari perspektif Al-Qur’an, 

namun sedikit mencantumkan ayat tentang tawāḍu’. Secara umum, artikel ini berisi 

jawaban koresponden tentang gagasan sifat tawāḍu’. Gagasan itu meliputi tunduk pada 

Tuhan, persamaan derajat manusia, toleransi kepada sesama, pembebasan wanita, dan 

pembebasan berbudakan serta eksploitasi manusia. Berbeda dengan artikel diatas, 

penelitian ini tidak membahas tawāḍu’ degan mencari data dari koresponden, tetapi 

mengumpulkam data dengan mengambil dari kitab-kitab tafsir. Selain itu, artikel diatas 

hanya membahas satu ayat yang ditafsirkan secara singkat dengan tiga mufassir dan dua 

ayat hanya dicantumkan tanpa ditafsirkan. Sementara penelitian ini, penulis banyak 

membahas ayat-ayat Al-Quran dan ditafsirkan dengan berbagai kitab tafsir. 

Ketiga, Kitab At-Tawāḍu’ Fi Dhau Al-Qur’an Wa As-Sunnah karya Salim Al-

Hilali. Kitab ini membahas pengertian, macam, syarat, derajat, keutamaan tawāḍu’ 

dan kibr sebagai lawan dari tawāḍu’. Dalam kitab tersebut, tertulis beberapa ayat Al-

Quran, namun tidak dicantumkan penafsiran-penafsiran dari mufassir, selain itu, 

ditemukan juga banyak hadiṡ. Dari pengelompokan bab yang ada dalam kitab tersebut, 

lebih banyak diambilkan dari hadiṡ-hadiṡ tentang tawāḍu’. Berbeda dengan kitab 

tersebut, penelitin ini mengklasifikasikan pembahasan tawāḍu’ berdasar pada term dan 

ayat tawāḍu’ yang ditemukan pada al-Qur’an. Selian itu, setiap ayat yang dicantumkan 

dalam penelitian, dijelaskan penafsiran-penafsiran dari berbagai ulama tafsir. 

Keempat, Kitab At- Tawāḍu’ wa Al-Khumul, buku ini karya Ibn Abi Ad-Dunya. 

Salah satu karya klasik yang membahas secara mendalam tentang tawāḍu’ (kerendahan 

hati) dan khumul (menghindari ketenaran). Kitab ini termasuk dalam kategori kitab 

akhlak dan tasawuf, yang mengumpulkan hadis, atsar, kisah-kisah Nabi dan para ulama 

salafus shalih tentang pentingnya tawadhu dalam kehidupan seorang muslim. Perbedaan 



7 

 

dengan penelitian ini terletak pada fokus pembahasannya, kitab At- tawāḍu’ wa Al-

Khumul lebih banyak mengutip kisah-kisah dan atsar para Nabi dan ulama baik dari Al-

Qur’an maupun hadis, namun tidak menganalisa hadis maupun ayat-ayat tawāḍu’nya. 

Sedangkan penelitian ini lebih fokus pada pengungkapan dan analisis term-term tawāḍu’ 

dalam Al-Qur'an beserta interpretasinya. 

Berbagai penelitian di atas, tema tawāḍu’ sudah dibahas oleh beberapa peneliti, 

namun, fokusnya berbeda. Penilitian ini fokus pada kajian tematik konsep tawāḍu’ dalam 

Al-Quran dengan ayat tawāḍu’ yang telah dikumpulkan dalam kitab Al-Mu’jam Al-

Maudhui Li Ayat Al-Qur’an dan terjemah Al-Qur’an Kemenag serta menganalisa 

interpretasinya. 

 

F. Metode Penelitian 

 

1. Jenis Penelitian  

Jenis penelitian ini menerapkan library research. Library research yaitu 

sebuah penelitian yang semua datanya berasal dari sumber tertulis.16 Proses ini 

melibatkan pendalaman melalui literatur berbagai tulisan, naskah dan karya-karya 

lainnya sesuai dengan tema yang diteliti.17 Penelitian library research atau penelitian 

kepustakaan adalah metode penelitian yang mengandalkan sumber-sumber tertulis 

seperti jurnal, dokumen, buku, dan artikel untuk mengumpulkan dan menganalisis 

data. Jenis penelitian ini tidak melibatkan pengumpulan data secara langsung di 

lapangan, melainkan memanfaatkan informasi yang sudah tersedia dalam literatur. 

Menurut Sugiyono, penelitian kepustakaan cocok digunakan untuk mengembangkan 

teori atau memahami fenomena berdasarkan temuan sebelumnya. Penelitian ini 

sering digunakan dalam bidang humaniora, sosial, dan pendidikan, di mana analisis 

teks dan interpretasi data menjadi fokus utama. Kelebihan utama dari penelitian ini 

adalah efisiensi waktu dan biaya, karena peneliti tidak perlu melakukan observasi 

atau eksperimen langsung. Namun, penelitian ini juga memiliki keterbatasan, seperti 

ketergantungan pada ketersediaan dan kredibilitas sumber yang digunakan.18 

Penelitian kepustakaan dapat dibagi menjadi dua jenis utama, yaitu penelitian 

historis dan penelitian filosofis. Penelitian historis bertujuan untuk mengkaji 

peristiwa atau fenomena masa lalu berdasarkan dokumen dan catatan sejarah. 

Sementara itu, penelitian filosofis lebih fokus pada analisis konsep, teori, atau 

pemikiran yang terdapat dalam literatur. Menurut Nazir, penelitian kepustakaan 

 
16 Nashiruddin Baidan, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2019), Hlm 28. 
17 Suharsini Arikunto, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktis, (Jakarta: Bina 

Aksara, 1989), Hlm 10. 
18 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, Bandung: Alfabeta, 

2017, Hlm. 8-9. 



8 

 

sangat berguna untuk menyusun kerangka teoritis atau melakukan kajian komparatif 

terhadap berbagai sumber. Penelitian ini juga memungkinkan peneliti untuk 

mengidentifikasi gap atau celah dalam literatur yang ada, sehingga dapat memberikan 

rekomendasi untuk penelitian lanjutan. Meskipun tidak melibatkan data primer, 

penelitian kepustakaan tetap memerlukan ketelitian dalam memilih dan menganalisis 

sumber agar hasilnya dapat dipertanggungjawabkan.19 

Proses penelitian kepustakaan dimulai dengan identifikasi masalah dan 

perumusan pertanyaan penelitian. Selanjutnya, peneliti melakukan pencarian literatur 

yang relevan dari berbagai sumber, seperti buku, jurnal, dan database online. Menurut 

John W. Creswell, analisis data dapat dilakukan melalui langkah-langkah penelitian 

kepustakaan meliputi pengumpulan, evaluasi, dan memadukan sumber informasi 

yang dipilih. Peneliti harus memastikan bahwa sumber yang digunakan memiliki 

kredibilitas tinggi, seperti karya yang diterbitkan oleh penerbit terpercaya atau jurnal 

yang telah melalui proses peer review. Setelah data terkumpul, peneliti melakukan 

analisis untuk menjawab pertanyaan penelitian dan menarik kesimpulan. Proses ini 

memerlukan keterampilan kritis dan kemampuan untuk menghubungkan berbagai 

temuan dari literatur yang berbeda.20 

Kelebihan penelitian kepustakaan antara lain efisiensi waktu dan biaya, karena 

peneliti tidak perlu melakukan pengumpulan data di lapangan. Selain itu, penelitian 

ini memungkinkan peneliti untuk mengakses sumber-sumber yang sudah teruji 

validitasnya, seperti buku teks dan jurnal ilmiah. Terdapat beberapa kekurangan 

dalam penelitian ini, misalnya, data yang dicantumkan terbatas pada informasi yang 

sudah tersedia, sehingga mungkin tidak mencakup perkembangan terbaru dalam 

bidang yang diteliti. Penelitian kepustakaan juga bergantung pada kualitas dan 

kredibilitas sumber yang digunakan. Jika sumber yang dipilih tidak akurat atau bias, 

hasil penelitian dapat menjadi tidak valid. Oleh karena itu, peneliti harus berhati-hati 

dalam memilih dan mengevaluasi sumber yang digunakan.21 

Penelitian kepustakaan memiliki peran penting dalam pengembangan ilmu 

pengetahuan, terutama dalam bidang yang memerlukan analisis mendalam terhadap 

teori dan konsep. Misalnya, dalam bidang pendidikan, penelitian kepustakaan sering 

digunakan untuk mengkaji kurikulum, metode pembelajaran, atau kebijakan 

pendidikan berdasarkan literatur yang ada. Penelitian ini juga dapat digunakan 

sebagai pendahuluan untuk penelitian lapangan, di mana peneliti mengidentifikasi 

gap atau celah dalam literatur sebelum merancang penelitian empiris. Selain itu, 

penelitian kepustakaan juga bermanfaat untuk memahami konteks historis atau 

 
19 Nazir, Metode Penelitian, Bogor: Ghalia Indonesia, 2014, Hlm. 56-58. 
20 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches, Thousand Oaks: SAGE Publications, 2014, Hlm. 20-21. 
21 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, ..., Hlm 10. 



9 

 

filosofis dari suatu fenomena. Dengan demikian, meskipun tidak melibatkan data 

primer, penelitian kepustakaan tetap memiliki nilai akademis yang tinggi dan dapat 

memberikan kontribusi signifikan terhadap perkembangan ilmu pengetahuan.22 

Penelitian ini dirancang sebagai ilmu tafsir dengan paradigma penelitian 

kualitatif. Penulis mengumpulkan data dan menyarinya, kemudian mencari teori 

penunjang bagi penelitian sesuai yang dibahas. Maka, dalam penulisan penelitian ini, 

data dikumpulkan melalui studi pustaka dari berbagai teks, buku, sumber utama 

maupun sekunder yang berkaitan dengan tawāḍu’. Tujuannya untuk memastikan arah 

penelitian yang jelas dan hasil yang optimal. Dikarenakan objek penelitian tulisan ini 

berkaitan langsung dengan ayat al-Qur'an, maka pendekatan ilmu tafsir adalah 

penekatan yang tepat. Didalamnya, terdapat berbagai corak dan metode penulisan 

yang dibutuhkan dan dikenal. Seperti yang disampaikan al-Farmawi, terdapat 

beberapa corak dalam penafsiran al-Qur'an, yaitu metode muqarin, metode Ijmali, 

metode tahlili, dan metode mauḍu’i. Penulis memilih metode maudhu'i untuk 

penelitian ini karena dianggap sebagai metode yang paling sesuai untuk menganalisis 

interpretasi al-Qur'an terhadap suatu masalah dan mengungkapkan esensi atau pesan 

yang terdapat di dalamnya dengan tujuan mendapatkan jawaban yang menyeluruh. 

Penerapan metode maudhu'i dilakukan dengan mengumpulkan ayat-ayat yang 

menjadi fokus penelitian dan menyusunnya dalam kerangka yang komprehensif. Hal 

ini mencakup penyelidikan tentang asbabun-nuzul, munasabat, dan kumpulan 

beragam pandangan dan penjelasan dari para intelektual khususya para pakar 

mufassir yang ada. Dengan hal itu, penulis berharap dapat memberikan analisis yang 

menyeluruh dari perspektif al-Qur'an. 

 

2. Sumber Data 

Keakuratan, validasi, dan pendalaman penelitian memerlukan ulasan data yang 

berkaitan dengan pokok pembahasan tersebut. Dalam hal ini, sumber data 

diklasifikan dalam dua macam yaitu: 

a. Data Primer 

Data primer adalah data penelitian tesis yang secara langsung berkaitan dengan 

tema penelitian.23 Sumber pertama dan utamanya dalam penelitian ini adalah Al-

Qur’an, karena penelitian ini membahas tentang term dan ayat Al-Qur’an.  

 

b. Data Sekunder 

 
22 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches, ..., Hlm. 22. 
23 Ibnu Hajar, Dasar-Dasar Metodologi Penelitian Kualitatif Dalam Pendidikan, 

(Jakarta: P.T Raja Grafindo, 1996), Hlm 83 



10 

 

Sumber sekunder menggunakan literatur yang mendukung pembahasan tema 

tawāḍu’, baik dari kitab turas (klasik), mu`jam (kamus), maupun buku keislaman 

berbahasa Indonesia. Untuk mencari penafsiran term tawāḍu’ menggunakan kitab- 

kitab tafsir, yaitu: Tafsir Khowathir Sya’rowi karya Imam Mutawali Asy-Sya’rowi,24 

Tafsir Al-Azhar karya Abdul Malik Karim Amrullah,25 Tafsir Al-Munir karya 

Wahbah Az-Zuhaili,26 Shofwat At-Tafasir karya M. Ali Ash-Shobuni,27 Tafsir Al-

Qur’an Al-‘Azim karya Ibnu Katsir28 Tafsir Al-Maraghi karya Ahmad Musthofa Al-

Maraghi,29 Kitab Laṭaif Al-Isyarat karya Al-Qusyairi,30 Al-Misbah: Pesan, Kesan 

dan keserasian Al-Qur’an karya M. Quraish Shihab.31 

Dalam mencari term tawāḍu’ dalam Al-Quran menggunakan kitab Al-Mu’jam 

Al-Mauḍu’i Liayat Al-Qur’an Al-Karim karya Subhi Abdurrouf ‘Asar.32 Data 

terjemah penelitian ini, menggunakan Al-Qur’an dan terjemahnya Departemen 

Agama.33 Untuk menambah kajian pada tema, ditambahkan beberapa kitab, seperti 

 
24 Muhammad Mutawali Ash-Sha’rowi, Khowathir Imaniyah, (Kairo: Dar An-Nur, 

2010). Pemilihan Kitab Tafsir Ini Karena Detail Dalam Membahas Suatu Ayat Dan Kata 

Dalam Al-Qur’an Serta Kontekstual 
25 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, (Tk, Pustaka Nasional, Tt) PDF 

E-Book. Kitab Tafsir Karya Buya Hamka Ini Dipilih Karena Bercorak Sufistik Serta Sedikit 

Banyak Sesuai Dengan Kondisi Sosial Dan Budaya Masyarakt Indonesia. 
26 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, (Jakarta: Gema Insani, 

2013), PDF E-Book. Tafsir Munir Termasuk Kitab Tafsir Yang Lengkap Isinya, Mulai Dari 

Makna Perkata, Asbab Nuzul Serta Menyertakan Pendapat Ulama Yang Mu’tabar Dengan 

Jelas Dan Singkat. 
27 M. Ali Ash-Shobuni, Shofwat At-Tafasir, (Kairo: Dar Ash-Shobuni, Tt). Pemilihan 

Kitab Ini Karena Beliau Menggabungkan Riwayat Bi Al-Ma’tsur Dan Bi Al-Ra’yi. 
28 Ismail Ibn Katsir, Tafsir Al-Qur’an Al-‘Adhim, (Alexandria: Al-Maktab Al-Jami’I 

Al-Hadits, Tt). Kitab Tafsir Ibnu Katsir Dipilih Karena Termasuk Kitab Klasik Yang Dapat 

Memberi Penafsiran Dan Pandangan Berbeda Atas Suatu Ayat Serta Menafsirkan Dengan 

Riwayat Bi Al-Ma’tsur. 
29 Ahmad Musthofa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, Beirut: Dar Al-Fikr, 1973. 

Peneliti Memilih Kitab Ini, Karena Al-Maraghi Menafsrikan Dengan Cara Bi Al-Ra’yi Dan 

Disampaikan Pula Bukti-Bukti Ilmiah Yang Ada. 
30 Abu Al-Qasim Al-Qusyairi, Lathaif Al-Isyarah, Tk: Al-Haiah Al-‘Ammah Al-

Mishriyyah, 2000, PDF E-Book. Kitab ini dipilih karena penafsirannya bercorak sufistik, 

dapat menambahkan penafsiran ayat tawadu’ maupun ketidaksetujuannya tentang ayat 

tawadu’, seperti yang tercantum dalam latar belakang masalah. 
31 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an), 

Tangerang: Lentera Hati, 2005, PDF E-Book. Kitab Ini Dipilih Karena Quraish Shihab 

Adalah Mufassir Kontemporer Indonesia, Yang Artinya Ketika Beliau Menafsirkan Suatu 

Ayat, Relevan Dengan Problematika Kehiduapn Masyarakat Indonesia. Selian Itu, Tafsir Al-

Mishbah Ini Menekankan Pada Korelasi Antar Ayat Dan Surat. 
32 Subhi As-Solih, Mabahis Fi Ulum Al-Qur’an, Beirut: Dar Al-‘Ilm Li Al-Malayin, 

1977. 
33Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Qur’an Kemenag, 2016, Aplikasi Android 

Versi 2.4 RC2  



11 

 

Al-Risalah Al-Qusyairiyah karya Imam Al-Qusyairi,34 Mu’jam Mufrodat Fi Gharib 

Al-Qur’an karya Ar-Raghib Al-Asfahani,35 al-Mu’jam Al-Mufahros Lialfdzil Qur’an 

karya Muhammad Fuad Abdul Baqi,36 At-Tawāḍu’ Fi Dhau Al-Qur’an Wa As-

Sunnah karya Salim Al-Hilali,37 Lubab An-Nuqul Fi Asbab An-Nuzul karya 

Jalaluddin As-Suyuthi.38 

 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Penelitian ini menggunakan metode tafsir mauḍui atau tematik. Tafsir tematik, 

adalah pendekatan dalam studi Al-Qur’an yang terpusat pada pengumpulan dan 

analisis ayat berdasarkan tema pilihan. Menurut Abdu Al-Hayy Al-Farmawi, metode 

ini dimulai dengan identifikasi tema yang relevan dengan permasalahan yang dikaji. 

Peneliti kemudian menghimpun ayat-ayat dalam Al-Qur'an yang berhubungan 

dengan tema, secara langsung ataupun tidak langsung. Proses ini melibatkan studi 

mendalam terhadap kitab tafsir klasik dan modern, serta sumber-sumber sekunder 

yang mendukung. Al-Farmawi menekankan ugensi memahami asbab nuzul dan 

kebahasaan ayat-ayat tersebut untuk menghasilkan interpretasi yang akurat dan 

komprehensif. Secara lengkap langkah-langkah metode muaḍu’i menurut Abdu Al-

Hayy Al-Farmawi, yaitu: 

1. Memilih topik yang diteliti. 

2. Melacak dan mengumpulkan ayat yang berhubungan dengan topik. 

3. Menempatkan ayat sesuai waktu diturunkannya. 

4. Memahami keterkaitan antar ayat 

5. Menyusun pembahasan yang lengkap, teratur dan utuh 

6. Melengkapi dengan hadiṣ Nabi 

Selain itu, dilanjutkan dengan menganalisa ayat-ayat serta mengkompromikan 

‘am dan khosh, mutlaq dan muqoyyad dan menemukan satu muara dari pertentangan-

pertentangan yang ada sehingga lahir satu kesimpulan.39 

Muhammad Husain Al-Zahabi menambahkan bahwa metode tafsir tematik 

juga melibatkan analisis asbabun nuzul (sebab turunnya ayat) dan munasabah 

 
34 Abu Al-Qasim Al-Qusyairi, Al-Risalah Al-Qusyairiyah, Kairo: Dar Al-Sya’b, 1989 

M, PDF e-Book. 
35 Ar-Raghib Al-Asfahani Mu’jam Mufrodat Alfadzi Al-Qur’an, (Beirut: Dar Al-Kutub 

Al-‘Ilmiyah, 2008). 
36 Muhammad Fuad Abdul Baqi, al-Mu’jam Al-Mufahros Lialfdzil Qur’an, (Kairo: Dar 

Al-Hadits, 2018), 
37 Abi Usamah Salim bin ‘Id Al-Hilali, At-Tawadu’ Fi Dhau Al-Qur’an Wa As-Sunnah, 

(Dammam: Dar Ibn Al-Qayyim, 2001). 
38 Jalaluddin Abi ‘Abd Ar-Rahman As-Suyuthi, Lubab An-Nuqul Fi Asbab An-Nuzul, 

(Beirut: Al-Kutub As-Saqofiyah, 2002). 
39 Abdu Al-Hayy Al-Farmawi, Al-Bidayah Fi Al-Tafsir Al-Maudu’i, Kairo: Tp. 2005, 

Hlm 48 



12 

 

(keterkaitan antar ayat). Peneliti harus memastikan bahwa tema yang dipilih 

mempunyai landasan yang berdasar pada Al-Qur'an dan dapat dikaitkan dengan isu-

isu kontemporer. Al-Zahabi menekankan pentingnya menggunakan pendekatan 

interdisipliner, seperti sejarah, sosiologi, dan psikologi, untuk memperkaya analisis. 

Selain itu, peneliti harus membandingkan penafsiran ulama klasik dan modern untuk 

memahami perkembangan pemahaman terhadap tema tertentu. Metode ini tidak 

hanya menghasilkan pemahaman yang mendalam, namun relevan pula dengan 

konteks kekinian.40 

Abdul Mustaqim menjelaskan bahwa metode pengumpulan data tafsir tematik 

memerlukan langkah-langkah sistematis, mulai dari perumusan masalah, identifikasi 

tema, hingga analisis data. Peneliti harus memastikan bahwa tema yang dipilih 

memiliki relevansi dengan permasalahan yang sedang dikaji. Setelah tema 

ditentukan, peneliti merujuk pada kitab tafsir dan Al-Quran untuk mengumpulkan 

ayat yang berkaitan. Dalam prosesnya, memerlukan pemahaman yang mendalam 

tentang ilmu tafsir, termasuk asbabun nuzul dan munasabah. Data yang terkumpul 

kemudian dianalisis untuk mengungkap pesan utama dan implikasi praktis dari tema 

tersebut. Mustaqim menekankan pentingnya menggunakan pendekatan 

interdisipliner untuk memperkaya analisis.41 

Menurut Quraish Shihab, tafsir tematik memungkinkan peneliti untuk melihat 

Al-Qur'an sebagai satu kesatuan yang utuh, bukan sekadar kumpulan ayat yang 

terpisah. Peneliti mengidentifikasi tema-tema tertentu, seperti keadilan sosial, akhlak, 

atau tauhid, kemudian mengumpulkan ayat-ayat yang relevan untuk dianalisis secara 

mendalam. Shihab menekankan ugensi memahami asbab nuzul dan kebahasaan ayat-

ayat tersebut untuk menghasilkan interpretasi yang akurat. Selain itu, metode ini 

sangat relevan untuk menjawab isu-isu kontemporer, karena memungkinkan peneliti 

untuk menjembatani pesan dan Kesan Al-Quran dengan realitas sosial, politik, atau 

budaya. Metode ini bukan hanya memberikan pemahaman mendalam, sekaligus 

relevan dengan konteks kekinian.42 

 

G. Sistematika Penulisan 

Guna memahami tesis ini secara sederhana, maka disusun menjadi lima bab 

berurutan, dengan rincian seperti dibawah ini: 

BAB I : Pendahuluan, pertama, mengemukakan latar belakang masalah. 

Latar belakang masalah ini menguraikan pentingnya memahami tawāḍu’ sebagai 

 
40 Muhammad Husain Al-Zahabi, Al-Tafsir wa al-Mufassirun, Kairo: Maktabah 

Wahbah, 2003, Hlm 120-125 
41 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Tafsir: Teori dan Aplikasi, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2015, Hlm 78-80 
42 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, 

Jakarta: Lentera Hati, 2002, hlm. 45-47 



13 

 

sebuah nilai yang tidak hanya bersifat spiritual tetapi juga memiliki implikasi sosial. 

Al-Qur’an merupakan refrensi pertama ajaran Islam yang memberikan petunjuk 

perihal bagaimana tawāḍu’ seharusnya dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Kajian ini bertujuan untuk mengeksplorasi lebih dalam tentang makna, bentuk, dan 

implikasi tawāḍu’ menurut Al-Qur’an, dan bagaimana nilai tersebut dapat 

diaplikasikan dalam konteks kekinian. Kedua, rumusan masalah, yaitu konsep 

tawāḍu’ dijelaskan dalam Al-Qur’an, apa saja bentuk-bentuk pengungkapan 

tawāḍu’, dan bagaimana tawāḍu’ dapat diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari. 

Pertanyaan-pertanyaan ini menjadi dasar untuk memahami lebih dalam tentang nilai 

tawāḍu’. Ketiga, Tujuan penelitian ini adalah memahami konsep tawāḍu’ secara 

mendalam, dengan itu, diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap 

pengembangan nilai-nilai spiritual dan sosial dalam masyarakat. Lain daripada itu, 

tujuan penelitian ini untuk memberikan rekomendasi praktis tentang bagaimana 

tawāḍu’ dapat diajarkan dan dipraktikkan dalam berbagai konteks kehidupan. 

Keempat, terdapat dua aspek dalam manfaat penelitian ini, yaitu teoritis dan praktis. 

Penelitian ini dapat memberikan kontribusi terhadap perkembangan ilmu tafsir dan 

kajian Islam, khususnya dalam memahami konsep tawāḍu’ dalam aspek teoritis. 

Penelitian ini juga dapat memberikan panduan tentang bagaimana nilai tawāḍu’ dapat 

diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari, baik dalam konteks personal maupun 

social dalam aspek praktis. Pada akhirnya, penelitian ini dapat digunakan sebagai 

referensi untuk penelitian, pendidika dan kemasyarakatan umum yang tertarik untuk 

mengembangkan nilai-nilai spiritual dan sosial dalam kehidupan mereka. Kelima, 

Kajian pustaka dalam penelitian ini akan menguraikan berbagai literatur yang relevan 

dengan topik tawāḍu’, bersumber dari Al-Qur’an, sabda Nabi serta karya-karya 

ulama klasik dan kontemporer. Kajian ini akan mencakup berbagai pendapat tentang 

makna tawāḍu’, bentuk-bentuk pengungkapannya, serta implikasi praktisnya dalam 

kehidupan sehari-hari. Selain itu, kajian pustaka juga akan menguraikan berbagai 

penelitian sebelumnya yang telah dilakukan tentang topik ini, sehingga dapat 

memberikan gambaran yang komprehensif tentang perkembangan kajian tawāḍu’ 

dalam Islam. Keenam, Metodologi penelitian menggunakan metode kualitatif melalui 

pendekatan tafsir tematik. Data dikumpulkan dengan studi literatur terhadap ayat Al-

Qur’an terkait tawāḍu’, serta berbagai literatur sekunder yang sesuai. Ketujuh, 

Sistematika penulisan, dimana pembahasan ini terdiri dari lima bab. 

BAB II: Bab ini membahas bentuk pengungkapan tawāḍu’ menurut Al-Qur’an. 

Isi pembahasannya yaitu, pertama, pemaknaan tawāḍu’ secara etimologi dan 

terminologi, dalam konteks Al-Qur’an, tawāḍu’ sering kali dihubungkan dengan 

sikap yang menunjukkan ketundukan dan kepatuhan kepada Allah, serta 

penghormatan kepada sesama manusia. Makna ini kemudian berkembang menjadi 

sebuah konsep yang mencakup segala macam kehidupan, dari spiritual sampai sosial. 

Kedua, pembahasan kata-kata tawāḍu’ di Al-Qur’an, dalam Al-Qur’an ditemukan 



14 

 

berbagai term untuk menggambarkan konsep tawāḍu’, secara implisit ataupun 

ekspisit. Term-term tersebut mencakup mukhbit, tadhorru’, dakhir, adzillah, khifd, 

hauna, ruhama, la yastakbirun, la ta’lu, dan la tamsyi maraha. Setiap term memiliki 

makna dan konteks penggunaannya sendiri, namun secara umum semua term tersebut 

mengarah pada sikap rendah hati dan tidak sombong. Pemahaman terhadap term-term 

ini penting untuk mendapatkan gambaran yang komprehensif tentang bagaimana Al-

Qur’an menggambarkan konsep tawāḍu‘. Ketiga, antara takabbur dan tawāḍu’. 

Membahas ayat-ayat yang menunjukkan takabbur dan bagaimana persamaan serta 

perbedaan cakupannya. 

BAB III: Bab ini menjelaskan tipologi tawāḍu’ menurut Al-Qur’an. 

Penjelasan-penjelasan ini terkait, pertama, tawāḍu’ kepada Pencipta. Tawāḍu’ 

kepada Pencipta adalah bentuk tawāḍu’ yang paling utama, karena hal ini 

menunjukkan ketundukan dan kepatuhan kepada Allah. Dalam Al-Qur’an, tawāḍu’ 

kepada Pencipta diwujudkan melalui berbagai ibadah, seperti shalat, puasa, dan 

zakat. Selain itu, tawāḍu’ kepada Pencipta juga diwujudkan melalui sikap rendah hati 

dan tidak sombong dalam menghadapi berbagai cobaan dan ujian yang Allah berikan. 

Kedua, tawāḍu‘ kepada sesama makhluk, bentuk tawāḍu’ kepada manusia adalah 

dengan menunjukkan sikap rendah hati dan tidak sombong dalam berinteraksi dengan 

manusia. Tawāḍu’ terhadap sesama manusia diwujudkan melalui berbagai sikap, 

seperti menghormati orang tua, menghargai pendapat orang lain, serta membantu 

mereka yang membutuhkan. Ketiga, tawāḍu’ kepada alam, bentuk tawāḍu’ kepada 

alam diwujudkan melalui berbagai sikap, seperti menjaga kelestarian lingkungan, 

tidak merusak alam, serta memanfaatkan sumber daya alam dengan bijaksana. 

BAB IV :  Bab ini membahasa dampak perilaku tawāḍu’ dalam Al-Qur’an. 

Bab ini secara rinci membahas, pertama, dampak berperilaku tawāḍu’. Kedua, 

dampak tidak berperilaku tawāḍu’. Dampak yang ditimbulkan dari berperilaku 

tawāḍu’ dalam Al-Qur’an adalah mendapatkan riḍa Allah, dicintai oleh sesama 

manusia, serta mendapatkan kemuliaan di dunia dan akhirat. Sebaliknya, akibat yang 

ditimbulkan dari tidak berperilaku tawāḍu’ adalah mendapatkan murka Allah, 

dibenci oleh sesama manusia, serta mendapatkan kehinaan di dunia dan akhirat. 

BAB V:  Penutup dengan kesimpulan dan rekomendasi. 



BAB II 

 BENTUK PENGUNGKAPAN TAWĀḌU’ DALAM AL-QUR’AN 

 

A. Makna Tawāḍu’: Etimologi dan Terminologi 

Konsep tawāḍu’ merupakan bagian integral dari ajaran Islam yang berkaitan 

erat dengan pembentukan akhlak dan kepribadian seorang Muslim. Dalam konteks 

al-Qur’ān dan tradisi keislaman, istilah tawāḍu’ tidak hanya dipahami sebagai sikap 

merendahkan diri secara sosial, tetapi lebih dalam lagi mencerminkan ketundukan 

spiritual di hadapan Allah Swt., serta keterbukaan hati terhadap kebenaran dan orang 

lain. Oleh karena itu, memahami makna tawāḍu’ secara etimologis dan terminologis 

menjadi langkah awal yang esensial untuk mendalami pembahasannya dalam buku-

buku keislaman, khususnya al-Qur’an. 

 

1. Makna Etimologis 

Tawāḍu’ secara etimologi bermula dari kata wada’a, diartikan sebagai 

meletakkan dan merendahkan. Selian itu, tawāḍu’ terambil dari term ittaḍa’a, dapat 

diartikan dengan merendahkan diri.1 Tawāḍu’ berarti merendahkan diri, tunduk,2 

lawan kata dari sombong,3 dan menunjukkan kepada kerendahan sesuatu.4 Tawāḍu’ 

secara bahasa juga dapat diartikan kerelaan manusia terhadap kedudukan yang lebih 

rendah, rendah hati kepada orang yang beriman, mau menerima kebenaran dalam 

bentuk apapun dan dari siapapun,5 serta tidak sombong atau angkuh terhadap 

kelebihan yang Allah berikan kepadanya.6 Asal kata tawāḍu’ adalah tawāḍa'at al-

 
1 Purnama Rozak, Indikator Tawāḍu’ Dalam Keseharian, Jurnal Madaniyah, 2017, 

Vol I Edisi Xii, Hlm 176 
2 Ahmad Bin Muhammad Bin Husain Rafi’, Atsar At-Tawāḍu’ Fi Al-Fiqh Al-Islamiy, 

Tk: Tp, Tt, Hlm 195 
3 Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, Beirut: 

Penerbit Al-Ktsulikiyyah, 2008, Hlm 905. Secara Etimologis, Tawāḍu’ Adalah Lawan Dari 

Kesombongan (Takabbur). Kata Takabbur Berasal Dari Akar Kata Kabura, Yang Berarti 

Besar Atau Sombong. Sementara Tawāḍu’ Berasal Dari Akar Kata Yang Berarti Rendah Atau 

Meletakkan. Dengan Demikian, Tawāḍu’ Dan Takabbur Adalah Dua Sifat Yang Bertolak 

Belakang. Tawāḍu’ Menggambarkan Sikap Rendah Hati, Sementara Takabbur 

Menggambarkan Sikap Sombong Dan Merasa Lebih Tinggi Dari Orang Lain. Lihat Juga Ibn 

Manzur, Lisanul Arab, Beirut: Dar Sadr, 1997, Jilid 4, Hlm 213. 
4 Mahmud Al-Mishry, Mausu’ah Min Akhlaq Rasuluillah Shallallahu ‘Alaihi Wa 

Sallam, Terj Solihin Rosyidi, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2018, Jilid 2, Hlm 206 
5 Alita Aksara Media, Ensiklopiedia Al-Qur’an Dan Hadis Per Tema, Jakarta: Elex 

Media Komputindo, 2021, Hlm 1018 
6 Heri Kurniawan Tadjid, Kisah Dan Misteri Nabi Khidir : Menyingkap Rahasia Sang 

Nabi Miterius Yang Hingga Kini Masih Hidup, Yogyakarta: Araska, 2019, Hlm 152 



20 

 

arḍ (tanah yang rendah), yaitu tanah yang lebih rendah dari sekitarnya. Kerendahan 

hati dengan kekhusyukan dan ketenangan terlihat dari jauh seperti dekat dengan 

tanah.7 

Kata Tawāḍu’ berasal dari akar kata dalam bahasa Arab, yaitu wada'a, dimana 

secara harfiah diartikan meletakkan atau menurunkan. Kemudian, kata ini 

berkembang menjadi tawāḍa'a, yang berarti merendahkan diri atau bersikap rendah 

hati. Tawāḍu’ menggambarkan sikap seseorang yang sengaja merendahkan diri 

terhadap Allah dan kepada sesama makhluk. Kata ini sering digunakan dalam 

konteks akhlak dan moral, terutama dalam Islam, untuk menggambarkan sikap yang 

berlawanan dengan kesombongan.8 Secara harfiah, tawāḍu’ berarti merendahkan 

diri atau bersikap rendah hati. Kata ini terbentuk dari pola kata tafa'ul, yang dalam 

bahasa Arab menunjukkan usaha atau proses. Dengan demikian, tawāḍu’ bukan 

sekadar sifat bawaan, tetapi hasil dari upaya seseorang untuk merendahkan diri 

terhadap Allah dan kepada sesama makhluk. Kata ini juga mengandung makna 

kesadaran akan kelemahan dan ketergantungan manusia kepada Sang Pencipta. 

Tawāḍu’ dalam bahasa Arab klasik sering digunakan untuk menggambarkan 

sikap seseorang yang tidak menonjolkan diri atau merasa lebih tinggi dari orang lain. 

Misalnya, dalam syair-syair Arab kuno, tawāḍu’ digambarkan sebagai sifat mulia 

yang dimiliki oleh para pemimpin dan orang bijak. Kata ini juga sering dikaitkan 

dengan kesederhanaan dan keikhlasan. Dalam kamus-kamus bahasa Arab klasik 

seperti Al-Mu'jam Al-Wasith, Tawāḍu’ dijelaskan sebagai lawan dari takabbur. 

Dalam bahasa sekarang, tawāḍu’ sering diartikan sebagai sikap rendah hati, 

sederhana, dan tidak sombong. Kata ini juga digunakan dalam konteks sosial untuk 

menggambarkan seseorang yang tidak menonjolkan diri atau merasa lebih tinggi dari 

orang lain.9 

Menurut Nasaruddin Umar, kata tawāḍu’ tidak ada padanan katanya di dalam 

bahasa baku Indonesia. Tawāḍu’ terambil dari term waḍa’a, berarti meletakkan atau 

menempatkan. Seseorang dapat disebut tawāḍu’ karena menepatkan diri pada 

tempat yang sewajarnya.10 Tawāḍu’ berarti rendah hati, tanpa merasa hina dan 

rendah diri. Kesimpulannya, secara etimologis, tawāḍu’ terambil dari akar kata yang 

diartikan rendah dan meletakkan. Kata tersebut menggambarkan sikap rendah hati 

 
7 Salim Bin Abdul Hilali, At-Tawāḍu’ Fi Dau’i Al-Qur’an Wa As-Sunnah Ash-

Shohihah, Kairo: Dar Ibnu Affan, 2001, Hlm 7 
8 Ibn Manzur, Lisanul Arab, Beirut: Dar Sadr, 1997, Jilid 8, Hlm 381 
9 Tim Penyusun Kamus Bahasa Arab, Al-Mu'jam Al-Wasith, Kairo: Majma' Al-Lughah 

Al-Arabiyyah, 2004, Jilid 2, Hlm 1056. 
10 Nasaruddin Umar, Menjalani Hidup Salikin, Jakarta: Gramedia, 2021, Hlm 32 



21 

 

dan tidak sombong, baik dalam konteks sosial maupun keagamaan. Tawāḍu’ adalah 

sifat mulia yang dianjurkan dalam Islam dan menjadi ciri orang yang dekat dengan 

Allah.11 

2. Makna Terminologis 

Tawāḍu’ adalah rendah hati, tidak sombong, bersikap tenang, benar-benar 

meninggalkan sifat sum’ah (amalnya ingin diketahui orang lain) dan takabbur.12 

Tidak melihat diri mempunyai nilai lebih dibanding makhluk lainyya, santun 

terhadap manusia dan merendahkan diri.13 Menurut Ibnu Hajar, tawāḍu’ yaitu 

menampakkan dirinya lebih rendah terhadap orang yang ingin mengagungkannya 

dan memuliakan orang yang lebih mulia darinya.14 Menurut Amer Khaled, seperti 

yang dikutip Mohammad Mufid, tawāḍu’ memiliki dua makna. Pertama, tunduk dan 

mau menerima kebenaran dari siapa pun. Artinya, seseorang mengesampingkan 

egoisnya dan mau mendengar serta menerima kebenaran yang ia terima dari siapa 

pun, lebih muda umurnya, lebih rendah strata sosialnya, selama yang disampaikan 

adalah kebenaran, maka ia menerimanya. Kedua, merendahkan sayap kepada 

manusia, artinya seseorang yang bersikap tawāḍu’ akan bergaul dengan siapa pun 

secara ramah dan lembut.15 Menurut Fudhail bin Iyadh, tawāḍu’ yaitu menerima 

suatu kebenaran dari siapapun yang menyampaikan kebenaran tersebut. 

 16جهل الناس قبلته منه أتنقاد له ولو سمعته من صبي قبلته منه ولوسمعته من و أن تخضع للحق 
Tawāḍu’ adalah engkau merendah dan tunduk kepada kebenaran. Jika engkau 
mendengarnya dari seorang bocah engkau menerimanya, bahkan walaupun 
engkau mendengar kebaikan itu dari orang yang paling bodoh sekalipun 
engkau mau menerimanya.” 

Ibnu ‘Athaillah, seperti dikutip Bang Miqo, mendefinisikan orang yang 

tawāḍu’ bukanlah seseorang yang merasa lebih baik karena bersikap tawāḍu’, tetapi, 

orang yang Tawāḍu’ itu merasa tidak lebih baik dari yang dilakukan.17 Tawāḍu’ 

merupakan kondisi hati yang dihidupi oleh seorang hamba, sehingga tampak dalam 

tingkah laku. Tawāḍu’ itu melihat dirinya kecil yang berkebalikan dengan sombong 

 
11 Ibn Manzur, Lisanul Arab, Beirut: Dar Sadr, 1997, Jilid 8, Hlm 381 
12 Alita Aksara Media, Ensiklopiedia Al-Qur’an Dan Hadis Per Tema, Hlm 1018 
13 Heri Kurniawan Tadjid, Kisah Dan Misteri Nabi Khidir : Menyingkap Rahasia Sang 

Nabi Miterius Yang Hingga Kini Masih Hidup, Hlm 152 
14 Ibnu Hajar, Fath Al-Bari, …, Hlm 341  
15 Mohammad Mufid, Belajar Dari Tiga Ulama Syam, Jakarta: Elex Media 

Komputindo, 2015, Hlm 117. Senada Dengan Itu, Amru Khalid Di Dalam Bukunya Ia 

Menjelaskan Bahwa Tawāḍu’ Mempunyai Dua Makna. Lihat Juga Amru Khalid, Menjadi 

Mukmin Yang Berakhlaq, Terj Siti Narulita, Jakarta: Qisthi Press, Hlm 54-55 
16 Aiman As-Sayyid Ali Aṡ-Ṡayyad, Ṭabaqat Aṡ-Ṡufiyah Li As-Sulami, Beirut: Dar Al-

Kutub Al-‘ilmiyah, 1998, Hlm 25 
17 Bang Miqo, Mengenal Sang Kekasih Lebih Dekat Lagi Dengan Sang Nabi, Jakarta: 

Elex Media Komputindo, 2016, Hlm 169 



22 

 

yang melihat dirinya besar. Menurut Imam Syafi’i, seperti yang dikutip Majdi Hilali, 

tawāḍu’ yaitu orang yang berkedudukan tinggi adalah yang terhadap kedudukannya 

tidak melihat. Sementara manusia yang paling utama yaitu tidak melihat 

keutamannya.18 Tawāḍu’ dalam sufisme dianggap sebagai bagian dari maqam 

(derajat spiritual) yang dijalani oleh salik (penempuh jalan spiritual). Para sufi seperti 

Imam Al-Qusyairi dalam kitabnya Risalah Al-Qusyairiyyah menjelaskan bahwa 

tawāḍu’ adalah sikap hati yang mengakui kelemahan diri dan mengagungkan 

kebesaran Allah.19 Secara terminologi, tawāḍu’ adalah sikap rendah hati dan tidak 

sombong dalam segala aspek kehidupan. Sikap ini sangat dianjurkan dalam Islam 

karena dapat menciptakan keharmonisan, kedamaian, dan kesejahteraan.20 

Kerendahan hati dalam syariat adalah akhlak mulia yang mencakup banyak hal. Ia 

adalah ketundukan terhadap kebenaran, menerimanya dalam keadaan senang maupun 

marah. Ia juga berarti merendahkan sayap (sikap rendah hati), lemah lembut, dan 

tidak menganggap diri sendiri lebih baik dari hamba-hamba Allah lainnya. Ia juga 

berarti tidak merasa bahwa orang lain membutuhkan dirinya.21 

Rendah hati terbagi menjadi dua jenis: a). Rendah hati terpuji, yaitu 

kerendahan hati seseorang kepada Allah dan meninggalkan sikap sombong terhadap 

hamba-hamba-Nya. b). Rendah hati tercela, yaitu kerendahan hati seseorang terhadap 

orang kaya, dikarenakan ia menginginkan dunia. Orang bijak akan meninggalkan 

kerendahan hati yang tercela dalam segala keadaan, dan tidak akan meninggalkan 

kerendahan hati yang terpuji dalam segala hal.22 Tawāḍu’ adalah rendah hati yaitu 

menjauhi sifat riya’, benci kepada kemuliaan dan penghormatan yang berlebihan, 

menjauhi sifat membanggakan diri atas segala kelebihan yang dimilikinya serta 

menjauhi membanggakan ketenaran dan hartanya.23 Selain itu, berarti tunduk kepada 

kebenaran, meninggalkan penolakan terhadap hukum, merendahkan sayap (sikap 

rendah diri), dan bersikap lemah lembut. Ia juga berarti bahwa ketika kamu keluar 

dari rumahmu, kamu tidak melihat seorang pun kecuali kamu melihat bahwa dia 

memiliki kelebihan atasmu. Kerendahan hati juga berarti tunduk kepada kebenaran, 

 
18 Majdi Hilali, Adakah Berhala Pada Diri Kita, Penerjemah: Abdul Hayyie Al-

Kattani Dan Taqiyuddin Muhammad, Depok: Gema Insani, 2006, Hlm 149 
19 Imam Al-Qusyairi, Risalah Al-Qusyairiyyah, Kairo: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 

2007, Hlm 112. 
20 Imam Muslim, Shahih Muslim, Beirut: Dar Ihya At-Turats Al-Arabi, 2000, Jilid 4, 

Hlm 1994. 
21 Salim Bin Abdul Hilali, At-Tawāḍu’ Fi Dau’i Al-Qur’an Wa As-Sunnah Ash-

Shohihah, Kairo: Dar Ibnu Affan, 2001, Hlm 8 
22 Salim Bin Abdul Hilali, At-Tawāḍu’ Fi Dau’i Al-Qur’an Wa As-Sunnah Ash-

Shohihah, Kairo: Dar Ibnu Affan, 2001, Hlm 99 
23 Abu ‘Usman ‘Amru Bin Bahr Al-Jahidz, Tahdzib Al-Akhlaq, Al-Mudiriyah: Dar As-

Sahabah, 1989, Hlm 25 



23 

 

menerimanya dari siapa pun, meskipun dari seorang anak kecil atau orang yang 

paling bodoh.24 

Muhammad Abduh dan Rasyid Rida, menjelaskan tawāḍu’ sebagai sikap yang 

relevan dalam konteks sosial. Misalnya, Tafsir Al-Manar, mengartika tawāḍu’ 

sebagai sikap yang menghindari kesombongan dan menghormati hak-hak orang lain.  

Dalam Tafsir Al-Manar, tawāḍu’ dijelaskan sebagai berikut; 

اة بين البشر في الحقوق  بل هو شعور باطني يعترف بالمساو  ع ليس مجرد خفض الجناح في الظاهرالتواض

ويحول دون التكبر والظلم والكرامة .  

Tawāḍu’ bukan sekadar merendahkan diri secara lahiriah, tetapi merupakan 
kesadaran batin yang mengakui kesetaraan manusia dalam hak dan martabat, 
serta mencegah kesombongan dan kezaliman. 

Tawāḍu’ adalah sikap yang menghindari kesombongan dan menghormati 

hak-hak orang lain. Dijelaskan bahwa tawāḍu’ bukan sekadar merendahkan diri 

secara lahiriah, tetapi juga mencerminkan kesadaran akan kesetaraan manusia di 

hadapan Allah SWT. Sikap ini mendorong seseorang untuk tidak merendahkan 

orang lain, tidak menzalimi, dan selalu memperhatikan hak-hak sesama.25 Tawāḍu’ 

merupakan lawan kata dari sombong.26 Sombong itu menolak kebenaran dan 

meremehkan sesama.27 Tawāḍu’ dapat mengikis sombong dengan segala 

potensinya dan merubahnya menjadi sifat mulia. Karena tujuan tawāḍu’ itu 

menjaga relasi antara sesama manusia agar tidak terjadi kesombongan dan 

kedzaliman.28 Kerendahan hati dalam bahasa Arab disebut at-tawāḍu‘, yang 

merujuk pada sifat dan perilaku manusia yang menghormati, menghargai 

keberadaan dan pendapat orang lain tanpa merasa superior atau sombong.29 Sikap 

ini mencakup kesabaran dan ketiadaan kesombongan terhadap orang lain.30 Dalam 

konteks sosial, tawāḍu’ mengajarkan seseorang untuk menghargai orang lain tanpa 

memandang status, kekayaan, atau jabatan. Sikap ini sangat penting dalam 

 
24 Mus’ad Husain Muhammad, At-Tawāḍu’, Alexandria: Ad-Dar Al-‘Alamiyyah, 

2024, Hlm 7 
25 Muhammad Abduh dan Rasyid Rida, Tafsir Al-Manar, Kairo: Dar Al-Manar, 1367 

H (1947 M), Jilid 5, Hlm 231. 
26 Salim ‘Ied Al-Hilali, Hakikat Tawadhu Dan Sombong Menurut Al-Qur’an Dan 

Sunnah, Hlm 75. 
27 HR Muslim, No. 2865. 
28 Fajar Kurnianto, Menyelami Makna Bacaan Sholat: Pesan Moral Dan Spiritual 

Bacaan Sholat, (Jakarta: PT. Elex Media Komputindo, Tt), Hlm 77. 
29 Purnama Rozak, Indikator Tawāḍu’ Dalam Keseharian, Jurnal Madaniyah, 2017, 

Vol 1 No. 12, Hlm 177. 
30 Muhammad Zahid Isma’il Et Al. The Universality Of Mutual Respect And Humility 

In The Al-Quran: Towards The Construction Of A Value-Based Arabic Grammar, 

International Journal Of Academic Research In Business & Social Sciences, Vol: 12 No. 1, 

2022, Hlm 2720, Doi: 10.6007/Ijarbss/V12-I1/12351 



24 

 

membangun hubungan harmonis antarindividu dan masyarakat. Seorang yang 

tawāḍu’ akan selalu mendahulukan kepentingan orang lain dan tidak merasa lebih 

tinggi dari mereka.31 

 

B. Term-Term Tawāḍu’ Dalam Al-Qur’an 

Setelah menelaah makna tawāḍu’ secara etimologis dan terminologis, penting 

untuk menggali lebih dalam bagaimana konsep ini dipresentasikan secara tekstual 

dalam al-Qur’ān. Meskipun kata tawāḍu’ secara lafaz tidak banyak disebut secara 

eksplisit dalam mushaf, namun nilai-nilai dan prinsip yang terkandung dalam 

tawāḍu’ tersebar luas melalui berbagai bentuk ekspresi bahasa al-Qur’an. Karenanya, 

diperlukan pendekatan tematik dalam mengidentifikasi lafaz-lafaz dimana secara 

makna merepresentasikan karakter tawāḍu’ dalam kerangka ajaran ilāhī. 

Dalam pendekatan tematik, mufassir mengelompokkan ayat yang 

berhubungan dengan suatu topik tertentu untuk dianalisis secara utuh dan 

menyeluruh. Metode ini menuntut pengumpulan seluruh ayat sesuai dengan topik 

yang diteliti, serta mengkaji makna-maknanya dalam bingkai maqāṣid al-Qur’ān dan 

korelasinya dengan tema besar lainnya.32 Dalam hal ini, mengidentifikasi dan 

menelusuri lafaz-lafaz Qur’ani yang mengandung nilai tawāḍu’ menjadi langkah 

esensial untuk membentuk kerangka konseptual yang utuh. 

1. Term Yang Secara Langsung Bermakna Tawāḍu’ 

Term yang secara eksplisit menyebut tawāḍu’ tidak ditemukan di ayat Al-

Qur’an. Namun, derivasi dari kata tawāḍu’ ditemukan dalam al-Qur’an, dan 

disebutkan dalam Al-Qur’an sebanyak 27 kali di 25 ayat berbeda, dengan bentuk fi’il 

23 kali dan isim 4 kali. Dari berbagai derivasi tersebut, terdapat beberapa makna 

yaitu; 

a. Penciptaan 

Makna tersebut dapat ditemukan dalam term waḍa’a, Allah berfirman, 

ءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيْزَانَْۙ    وَالسَّمَاٰۤ

Langit telah Dia tinggikan dan Dia telah menciptakan timbangan (keadilan dan 

keseimbangan). (QS. Ar-Rahman: 7) 

Dalam ayat tersebut, dapat dilihat bahwa makna term waḍa’a adalah 

penciptaan.33 Menurut Sulaiman bin Ibrahim Al-Lahim, waḍa’a al-miīzān berarti 

 
31 Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin, Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2001, Jilid 3, Hlm 

45. 
32 Abd Al-Ḥayy Al-Farmawī, Al-Bidāyah Fī Al-Tafsīr Al-Mawḍū’ī, Kairo: Maktabah 

Wahbah, 1994, H. 7–8 
33 Qur’an Kemenag RI 



25 

 

mendirikan suatu keadilan dan mewajibkan kepada hamba-hamba-Nya untuk 

seimbang atau adil antara perkataan dan perbuatan.34 Senada dengan penafsiran 

tersebut, M. Quraish Shihab menfasirkan, bahwa waḍa’a al-miīzān bermakna 

tegakkanlah necara timbangan, yaitu neraca keadilan di semua permasalahan kepada 

setiap orang termasuk kepada diri-sendiri.35 Menurut Wahbah Zuhaili, waḍa’a al-

miīzān diartikan Allah menetapkan keadilan, tatanan, sistem dan keseimbangan pada 

semua hal-hal kosmik.36 Allah meletakkan dan memposisikn langit dalam ketinggian 

di atas bumi, untuk menyeimbangkan antara alam atas dan bawah serta memberi 

perintah kepada manusia untuk berbuat keadilan di bumi.37 Allah menyeimbangkan 

keteraturan terhadap semua yang di langit tanpa ada satu benda yang bertabrakan 

dengan benda lain. Dan hal terebut merupakan peringatan bagi manusia untuk 

berusaha meniru dan meneladani penciptaan alam, yaitu hidup dalam keteraturan 

serta  meletakkan sesuatu pada tempatnya,.38 

b. Melahirkan 

Makna term ini dapat ditemukan dalam beberapa ayat, salah satunya, 

ُ اعَْلمَُ بِمَا وَضَعتَْۗ وَليَْسَ الذَّكَرُ كَالْاُ  ِ انِ ِيْ وَضَعْتهَُآْ انُْثٰىۗ وَاللّّٰٰ ا وَضَعتَْهَا قاَلَتْ رَب  يْتهَُا مَرْيمََ وَانِ ِيْْٓ  فلََمَّ نْثٰى ِۚ وَاِن ِيْ سَمَّ
جِيْمِ   يَّتهََا مِنَ الشَّيْطٰنِ الرَّ  اعُِيْذهَُا بِكَ وَذُر ِ

Ketika melahirkannya, dia berkata, “Wahai Tuhanku, aku telah melahirkan 

anak perempuan.” Padahal, Allah lebih tahu apa yang dia (istri Imran) lahirkan. 

“Laki-laki tidak sama dengan perempuan. Aku memberinya nama Maryam 

serta memohon perlindungan-Mu untuknya dan anak cucunya dari setan yang 

terkutuk.” (QS. Ali Imron: 36) 

Dalam ayat ini, term derivasi waḍa’a yang dimaknai dengan melahirkan.39 

Ayat ini menjelaskan kelahiran Sayyidah Maryam binti Imran, yang tidak sesuai 

dengan harapan orang tuanya, Imran dan Hannah binti Faqud,40 yang berharap lahir 

anak laki-laki. Namun, sayyidah Maryam bukanlah perempuan biasa, karena menjadi 

salah satu tanda kekuasaan Allah, yaitu melahirkan Nabi Isa tanpa bapak.41  

 
34 Sulaiman bin Ibrahim Al-Lahim, ‘Aunu Ar-Rahman Fi At-Tafsir, ..., Jilid 20, Hlm 

323 
35 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, …, Jilid 13, Hlm 499 
36 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 14, Hlm 229. Sesuai dengan sabda Nabi 

Muhammad,  ُوباِلعدَلِ قامَتِ السَّماواتُ والأرض, artinya dengan keadilan, lagint dan bumi tegak. 
37 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 14, Hlm 231 
38 Abdul Malik Karim Amrulloh, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid 9, Hlm 7074 
39 Sulaiman bin Ibrahim Al-Lahim, ‘Aunu Ar-Rahman Fi At-Tafsir, ..., Jilid 4, Hlm 

161 
40 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 2, Hlm 248 
41 Abdul Malik Karim Amrulloh, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid 2, Hlm 762 



26 

 

c. Meringankan 

Makna ini terdapat pada QS. Ash-Sharh: 2, Allah berfirman, 

 وَوَضَعْناَ عَنْكَ وِزْرَكَْۙ 

Meringankan beban (tugas-tugas kenabian) darimu 

Term waḍa’na pada ayat ini diterjemahkan dengan meringankan. Term 

waḍa’na secara bahasa juga dimaknai dengan merendahkan, menghilangkan dan 

meringankan kepadamu.42 Waḍa’na berasal dari waḍa’a yang mempunyai banyak 

arti, seperti meletakkan, merendahkan, meringankan, meremehkan dan sebagainya. 

Umumnya, al-Qur’an menggunakan kata tersebut menyangkut hal-hal yang berat, 

kemudian menjadi ringan.43 Allah menghilangkan dosa yang Nabi Muhammad 

bayangkan dan maksiat yang memberatkan. Ada pula yang mengatakan, Allah 

meringankan beban kenabian Nabi Muhammad dan kerasulan serta memudahkan 

jalannya agar Nabi Muhammad ringan dalam menjalaninya.44  

d. Membentangkan 

Term yang bermakna ini terdapat dalam QS. Ar-Rahman: 10, Allah berfirman, 

 وَالْاَرْضَ وَضَعَهَا لِلْْنَاَمِْۙ  

Bumi telah Dia bentangkan untuk makhluk(-Nya). 

Dalam ayat ini, term waḍa’aha bermakna membentangkan. Allah menciptakan 

dan membentangkan bumi untuk kehidupan semua makhluk-Nya. Allah meletakkan 

bumi dan menghamparkannya supaya dapat digunakan, menstabilkan dan 

mengukuhkannya dengan gunung-gunung yang tertanam kuat agar makhluk hidup 

yang tinggal di atasnya bisa hidup dengan stabil dan tenang.45 Bumi diletakkan oleh 

Allah, yaitu dihamparkan dan dipersiapkan untuk kenyamanan semua makhluk yang 

menghuni di dalam bumi.46 

  

 
42 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 15, Hlm 578 
43 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, …, Vol 15, Hlm 357 
44 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 15, Hlm 581 
45 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 14, Hlm 232 
46 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, …, Vol 13, Hlm 501 



27 

 

e. Melepaskan atau menanggalkan 

Terdapat dua ayat yang bermakna tersebut, Allah berfirman, 

تٍۗ مِنْ قبَْلِ صَلٰوةِ الْفَجْرِ وَحِيْنَ  يْٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا لِيَسْتأَذِْنْكُمُ الَّذِيْنَ مَلَكَتْ ايَْمَانكُُمْ وَالَّذِيْنَ لمَْ يبَْلغُوُا الْحُلمَُ   مِنْكُمْ ثلَٰثَ مَرّٰ
نَ الظَّهِيْرَةِ وَمِنْْۢ بَعْدِ صَلٰوةِ ا افوُْنَ  تضََعوُْنَ ثِياَبَكُمْ م ِ  طَوَّ

ءِۗ ثلَٰثُ عَوْرٰتٍ لَّكُمْۗ ليَْسَ عَلَيْكُمْ وَلَا عَليَْهِمْ جُناَحٌْۢ بَعْدَهُنَّۗ لْعِشَاٰۤ
ُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ   يٰتِۗ وَاللّّٰٰ ُ لَكُمُ الْاٰ  عَليَْكُمْ بَعْضُكُمْ عَلٰى بَعْضٍۗ كَذٰلِكَ يبُيَ ِنُ اللّّٰٰ

Wahai orang-orang yang beriman, hendaklah hamba sahaya (laki-laki dan 
perempuan) yang kamu miliki dan orang-orang yang belum balig (dewasa) di 
antara kamu meminta izin kepada kamu tiga kali, yaitu sebelum salat Subuh, 
ketika kamu menanggalkan pakaian (luar)-mu di tengah hari, dan setelah salat 
Isya. (Itu adalah) tiga (waktu yang biasanya) aurat (terbuka) bagi kamu. Tidak 
ada dosa bagimu dan tidak (pula) bagi mereka selain dari (tiga waktu) itu. 
(Mereka) sering keluar masuk menemuimu. Sebagian kamu (memang sering 
keluar masuk) atas sebagian yang lain. Demikianlah Allah menjelaskan ayat-
ayat kepadamu. Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana. (QS. An-Nur: 
58) 

Ayat ini membahas bagaimana seorang anak ketika diharuskan meminta ijin 

kepada orang tuanya Ketika akan menemui mereka dalam tiga waktu, 1). Sebelum 

sholat subuh, merupakan waktu istirahat, waktu bangun dari istirahat dan waktu 

pergantian baju tidur dengan baju sehari-hari sehingga berpotensi terlihat auratnya. 

2). Waktu Ketika melepaskan pakaian kerja diganti dengan pakain istirahat siang 

(qoilulah). 3). Waktu setelah isya’, waktu melepas baju biasa mengganti dengan baju 

tidur.47  

Allah berfirman dalam ayat lain, 

ءِ الّٰتِيْ لَا يَرْجُوْنَ نِكَاحًا فلَيَْسَ عَليَْهِنَّ جُناَحٌ انَْ يَّضَعْنَ ثِياَبَهُنَّ غَيْ  جٰتٍْۢ بِزِيْنةٍَۗ وَانَْ يَّسْتعَْفِفْنَ  وَالْقَوَاعِدُ مِنَ الن سَِاٰۤ رَ مُتبََر ِ
ُ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ    خَيْرٌ لَّهُنَّۗ وَاللّّٰٰ

Para perempuan tua yang telah berhenti (dari haid dan mengandung) yang tidak 
lagi berhasrat menikah, tidak ada dosa bagi mereka menanggalkan pakaian 
(luar) dengan tidak (bermaksud) menampakkan perhiasan. (QS. An-Nur: 60) 

Ayat ini menyatakan bahwa tidak berdosa bagi perempuan lanjut usia, 

menopause (tidak bisa hamil lagi), tidak haid lagi, tidak berkeinginan untuk menikah 

dan tidak ada sisa kecantikan, jika mereka menanggalkan pakaian terluar seperti 

jilbab, dengan syarat tidak sampai terbuka auratnya. 48 

  

 
47 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 9, Hlm 575-576 
48 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 9, Hlm 579 



28 

 

f. Keguguran 

Allah berfirman dalam Al-Qur’an, 

آْ ارَْضَعتَْ وَتضََعُ كُلُّ ذاَتِ حَمْلٍ حَمْلَهَا وَترََى النَّاسَ سُكٰرٰ  ى وَمَا هُمْ بسُِكٰرٰى  يَوْمَ ترََوْنَهَا تذَْهَلُ كُلُّ مُرْضِعةٍَ عَمَّ
ِ شَدِيْدٌ    وَلٰكِنَّ عَذاَبَ اللّّٰٰ

Pada hari kamu melihatnya (guncangan itu), semua perempuan yang menyusui 
melupakan anak yang disusuinya, setiap perempuan yang hamil akan 
keguguran kandungannya dan kamu melihat manusia mabuk, padahal 
sebenarnya mereka tidak mabuk. Akan tetapi, azab Allah itu sangat keras. (QS. 
Al-Hajj: 2) 

Ayat ini diturunkan saat malam hari pada perang Bani Mushthalaq. Nabi 

Muhammad membacakan ayat 1-2 surat al-hajj kepada semua orang, kemudian 

semua orang yang mendengar menangis luar biasa sambil duduk, sedang wajahnya 

termenung dan sedih. Ayat ini bercerita tentang kengerian Ketika datangnya hari 

kiamat dengan guncangan dahsyatnya, sehingga menyebabkan setiap perempuan 

yang hamil mengalami keguguran, karena kengerian, ketakutan dan keadaan yang 

mencekam.49  

g. Selesai 

Terdapat satu ayat dalam makna ini, Allah berfirman, 

ا مَ فَ  قاَبِۗ حَتّْٰٓى اِذآَْ اثَْخَنْتمُُوْهمُْ فشَُدُّوا الْوَثاَقََۖ فاَِمَّ ءً حَتّٰى تضََعَ الْحَرْبُ  اِذاَ لَقِيْتمُُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا فَضَرْبَ الر ِ ا فِدَاٰۤ نًّاْۢ بَعْدُ وَاِمَّ
 اوَْزَارَهَا 

Maka, apabila kamu bertemu (di medan perang) dengan orang-orang yang 
kufur, tebaslah batang leher mereka. Selanjutnya, apabila kamu telah 
mengalahkan mereka, tawanlah mereka. Setelah itu, kamu boleh 
membebaskan mereka atau menerima tebusan. (Hal itu berlaku) sampai perang 
selesai. (QS. Muhammad: 4) 

Maksud kalimat تضََعَ الْحَرْبُ اوَْزَارَهَا adalah orang yang berada dalam peperangan 

meletakkan senjata-senjatanya, yang dianggap sebagai beban-bebannya, dan perang 

pun selesai.50 Arti anak kalimat tersebut adalah majas dari berakhirnya perang. 

Maksudnya, hingga berakhirnya perang, sehingga yang ada hanyalah orang yang 

masuk Islam atau menyerah.51 Ayat ini menerangkan situasi setelah berakhirnya 

perang, mengalahkan mereka, menimbulkan banyak korban dari pihak musuh dan 

mereka lemah sehingga menjadi tawanan. Tawanlah mereka dengan baik sehingga 

tidak bisa melepaskan diri dan kabur. Terdapat dua opsi setelah penawanan tersebut, 

pertama, membebaskan mereka tanpa tebusan, kedua, membebaskan mereka dengan 

 
49 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 9, Hlm 158 
50 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, …, Vol 13, Hlm 122 
51 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 13, Hlm 341 



29 

 

tebusan seperti menukar dengan kaum muslim yang tertawan. Semua itu merupakan 

dorongan agar tidak ada lagi peperangan dan terjadinya perdamaian.52  

h. Dibangun 

Allah berfirman 

لْعٰلَمِيْنَِۚ   هُدًى ل ِ ضِعَ لِلنَّاسِ للََّذِيْ بِبَكَّةَ مُبٰرَكًا وَّ لَ بَيْتٍ وُّ  اِنَّ اوََّ

Sesungguhnya rumah (ibadah) pertama yang dibangun untuk manusia adalah 
(Baitullah) yang (berada) di Bakkah (Makkah) yang diberkahi dan menjadi 
petunjuk bagi seluruh alam. (QS. Ali Imron: 96) 

Ayat ini merupakan bantahan Allah terhadap kaum Yahudi yang mengira 

bahwa kiblat mereka, Bait Al-Maqdis, lebih utama daripada Ka’bah. Allah 

menyatakan bahwa Ka’bah merupakan bagunan yang pertama kali dibangun oleh 

manusia. Bangunan tersebut juga diberkahi, karena dengan adanya rumah tersebut, 

dapat dirasakan kebaikan duniawi dan ukhrawi serta menjadi petunjuk bagi semua 

golongan manusia.53 Term wuḍi’a berarti meletakkan dan membangun di bumi untuk 

digunakan ibadah oleh manusia dengan menjalankan salat, berdoa, ṭawaf, i’tikaf dan 

lainnya yang termasuk bagian dari ibadah dan manasik.54 

i. Membebaskan 

Dalam QS. Al-A’raf: 157, Allah berfirman, 

يَّ الَّذِيْ يَجِدُوْنهَٗ مَكْتوُْباً عِنْدَهمُْ فِى التَّوْرٰىةِ وَ  سُوْلَ النَّبِيَّ الْامُ ِ نْجِيْلِ يأَمُْرُهُمْ باِلْمَعْرُوْفِ وَينَْهٰىهُمْ  الََّذِيْنَ يَتَّبِعوُْنَ الرَّ الْاِ

مُ عَلَيْهِمُ الْخَ  ىِٕثَ وَيضََعُ عَنْهُمْ اِصْرَهمُْ وَالْاَغْلٰلَ الَّتِيْ كَانتَْ عَلَيْهِمْۗ فاَلَّذِيْنَ اٰمَنوُْا  عَنِ الْمُنْكَرِ وَيحُِلُّ لَهُمُ الطَّي ِبٰتِ وَيحَُر ِ بٰٰۤ

ىِٕكَ همُُ الْمُفْلِحُوْنَ ࣖ  
ٰۤ
رُوْهُ وَنَصَرُوْهُ وَاتَّبَعوُا النُّوْرَ الَّذِيْْٓ انُْزِلَ مَعهَْٗٓ ْۙاوُلٰ  بهِٖ وَعَزَّ

 (Yaitu,) orang-orang yang mengikuti Rasul (Muhammad), Nabi yang ummi 
(tidak pandai baca tulis) yang (namanya) mereka temukan tertulis di dalam 
Taurat dan Injil yang ada pada mereka. Dia menyuruh mereka pada yang 
makruf, mencegah dari yang mungkar, menghalalkan segala yang baik bagi 
mereka, mengharamkan segala yang buruk bagi mereka, dan membebaskan 
beban-beban serta belenggu-belenggu yang ada pada mereka. Adapun orang-
orang yang beriman kepadanya, memuliakannya, menolongnya, dan mengikuti 
cahaya terang yang diturunkan bersamanya (Al-Qur’an), mereka itulah orang-
orang beruntung. (QS. Al-A’raf: 157) 

Ayat ini membahas sifat-sifat Nabi Muhammad, salah satu sifatnya adalah 

membebakan dan menghilangkan bebabn-beban dan belenggu. Maksudnya adalah 

membebaskan beban syariat yang sulit sehingga membawa syariat yang mudah dan 

 
52 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 13, Hlm 342 
53 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, …, Vol 2, Hlm 157 
54 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-

Qur’an, Dammam: Dar Ibn Al-Jauzi, 1441 H, Jilid 4, Hlm 338 



30 

 

toleran untuk dikerjakan.55 Syariat yang diajarkan Nabi Muhammad meringankan 

manusia dalam menjalakannya, seperti hal yang haram dapat menjadi halal bila dalam 

keadaan darurat atau kebutuhan mendesak.56 

j. Diletakkan 

Allah berfirman, 

ا فيِْهِ وَيَقوُْلوُْنَ يٰوَيْلتَنَاَ مَالِ هٰذَا الْكِتٰبِ لَا   ْٓ  وَوُضِعَ الْكِتٰبُ فَترََى الْمُجْرِمِيْنَ مُشْفِقِيْنَ مِمَّ لَا كَبيِْرَةً الِاَّ يغُاَدِرُ صَغِيْرَةً وَّ

 احَْصٰىهَاِۚ وَوَجَدُوْا مَا عَمِلوُْا حَاضِرًاۗ وَلَا يظَْلِمُ رَبُّكَ احََدًا ࣖ  

Diletakkanlah kitab (catatan amal pada setiap orang), lalu engkau akan melihat 
orang yang berdosa merasa ketakutan terhadap apa yang (tertulis) di dalamnya. 
Mereka berkata, “Betapa celaka kami, kitab apakah ini, tidak meninggalkan 
yang kecil dan yang besar, kecuali mencatatnya.” Mereka mendapati (semua) 
apa yang telah mereka kerjakan (tertulis). Tuhanmu tidak menzalimi seorang 
pun. (QS. Al-Kahf: 49) 

Term wuḍi’a di ayat ini berarti diletakkan, konteksnya adalah diletakkannya 

catatan amal atau kitab perbuatan manusia baik ataupun yang jelek.57 Setelah semua 

orang berkumpul di padang mahsyar, diberikanlah kitab merinci amal-amal manusia, 

lalu orang yang beramal saleh bergembira melihat kitab amal mereka. Sedangkan 

orang musyrik dan orang mukmin yang bergelimang dosa, ketakutan atas apa yang 

tertulis di kitab mereka, karena mereka sadar Allah akan memberikan siksa kepada 

mereka.58 Dalam ayat lain, Al-Qur’an menyatakan 

نَ وَ  ءَ باِلنَّبِي ٖ ِ وَهمُْ لَا يظُْلَمُوْنَ  وَاشَْرَقتَِ الْاَرْضُ بِنوُْرِ رَب ِهَا وَوُضِعَ الْكِتٰبُ وَجِايْٰۤ ءِ وَقضُِيَ بيَْنَهُمْ باِلْحَق   الشُّهَدَاٰۤ

Bumi (padang Mahsyar) menjadi terang benderang dengan cahaya Tuhannya, 
buku (catatan amal) diberikan (kepada setiap orang), para nabi dan para saksi 
pun dihadirkan, lalu diberikan keputusan di antara mereka secara adil dan 
mereka tidak dizalimi. (QS. Az-Zumar: 69) 

Ayat ini bercerita situasi pada hari kiamat dan term wuḍi’a dalam ayat ini 

bermakna diletakkan. Maksudnya adalah buku atau lembaran amal perbuatan 

manusia ditampakkan dan diletakkan di hadapan mereka, ada yang dari arah kanan 

dan arah kiri.59  

k. Bergegas 

Allah berfirman 

لَاَوْضَعوُْا خِلٰلَكُمْ يبَْغوُْنَكُمُ الْفِتْنةََِۚ وَفِيْكُمْ سَ  ا زَادُوْكُمْ اِلاَّ خَباَلًا وَّ ُ عَلِيْمٌْۢ لَوْ خَرَجُوْا فِيْكُمْ مَّ عُوْنَ لَهُمْۗ وَاللّّٰٰ  باِلظّٰلِمِيْنَ    مّٰ

 
55 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 5, Hlm 128 
56 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, …, Vol 5, Hlm 269 
57 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 8, Hlm 262 
58 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, …, Vol 8, Hlm 74 
59 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 12, Hlm 294 



31 

 

Seandainya mereka keluar bersamamu, niscaya mereka tidak akan menambah 
(kekuatan)-mu, malah hanya akan membuat kekacauan dan mereka tentu 
bergegas maju ke depan di celah-celah barisanmu untuk mengadakan 
kekacauan (di barisanmu), sedang di antara kamu ada orang-orang yang sangat 
suka mendengarkan (perkataan) mereka. Allah Maha Mengetahui orang-orang 
yang zalim. (QS. At-Taubah: 47) 

Term laawḍa’u berasal dari kata awḍa’a yang diartikan mempercepat laju alat 

transportasi, khususnya unta.60 Kalimat wa laawḍa’u khilalakum berarti orang-orang 

munafik berjalan cepat diantara kalian dengan mengadu domba.61 Mereka 

mempercepat jalan untuk masuk ke tengah-tengah orang mukmin agar mengetahui 

kelemahan dan kekuatan serta menyebarkan berita negatif agar terjadi kekacaun dan 

permusuhan diantara orang mukmin. Singkatnya, anak kalimat ini merupakan 

ilustrasi keadaan orang munafik yang ingin melemahkan dan memecah belah umat 

Islam.62 

l. Tempat-Tempat 

Allah berfirman dalam Al-Qur’an, 

فوُْنَ الْكَلِمَ  عوُْنَ لِقَوْمٍ اٰخَرِيْنَْۙ لمَْ يأَتْوُْكَ ۗ يحَُر ِ عوُْنَ لِلْكَذِبِ سَمّٰ   مِنْْۢ بَعْدِ مَوَاضِعِهِٖۚ  وَمِنَ الَّذِيْنَ هَادُوْا ۛ سَمّٰ

(Orang-orang Yahudi adalah) orang-orang yang sangat suka mendengar 
(berita-berita) bohong lagi sangat suka mendengar (perkataan-perkataan) 
orang lain yang belum pernah datang kepadamu. Mereka mengubah firman-
firman (Allah) setelah berada di tempat-tempat yang (sebenar)-nya. (QS. Al-
Maidah: 41) 

Term mawaḍi’ih berarti tempat-tempatnya, maksudnya orang-orang Yahudi 

mengubah firman-firman di kitab suci Taurat, sesuai keinginan mereka, dari 

tempatnya yang sebenarnya sesuai yang Allah letakkan. Dengan kata lain, mereka 

memanipulasi dan mendistorsi isi kitab suci Taurat. Sebab turun ayat ini adalah kasus 

perbedaan diyat antara Bani Nazir dengan Bani Quraizah. Kemudian, kedua 

kelompok tersebut menunjuk dan meminta Keputusan hukum dari Nabi Muhammad. 

Akhirnya, Nabi Muhammad menyamakan diyat kedua kelompok tersebut. Pendapat 

lain menyatakan, ayat ini berkaitan dengan kasus perzinaan yang dikerjakan kaum 

Yahudi dan dihukum rajam.63 

Ayat ini membahas orang-orang munafik dan Yahudi, mereka brsemangat dan 

bersegera dalam kekafiran, menolak taat kepada Allah dan lebih memprioritaskan 

 
60 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an), 

(Tangerang: Lentera Hati, 2005), Vol 5, Hlm 612 
61 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 5, Hlm 486 
62 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an), 

…, Hlm 612 
63 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 3, Hlm 524-525 



32 

 

hawa nafsu serta pendapat mereka dengan mengalahkan syariat-syariat Allah. 

Kalimat  ِٖۚفوُْنَ الْكَلِمَ مِنْْۢ بَعْدِ مَوَاضِعِه  adalah redaksi bahwa kaum Yahudi melakukan distorsi يحَُر ِ

terhadap isi Taurat,64 bisa berupa merubah kalimat menjadi kalimat lain, menambahi 

atau mengurangi serta distorsi dalam pemaknaan dan pemahaman isi Taurat.65 

m. Tersedia 

Dalam Al-Qur’an, Allah berfirman, 

وْضُوْعَةٌ ْۙ   اكَْوَابٌ مَّ  وَّ

Gelas-gelas yang tersedia (di dekatnya). (QS. Al-Ghashiyah: 14) 

Term mauḍu’ah berarti yang tersedia untuk minuman mereka yang berada di 

hadapan mereka.66 Term ini juda dapat dimaknai menurut ukuran dan kadar yang 

sesuai dengan orang yang minum, dalam bahasa lain diletakkan di dekat sumber 

minuman yang mereka inginkan.67 Ayat ini menceritakan keadaan di surga, dimana 

di dalam surga terdapat wadah-wadah dan gelas-gelas khamr yang tidak 

memabukkan dan disiapkan di hadapan penghuni surga yang berseri wajahnya.68 

Term-term derivasi tawāḍu’ yang ditemukan, seperti kata waḍa’a, waḍa’at, 

waḍa’athu, waḍa’atha, waḍa’tuha, waḍa’na, waḍa’aha, taḍa’u, taḍa’una, naḍa’u, 

yaḍa’u, la awḍa’u, mauḍu’ah, yaḍa’na, wuḍi’a, mawaḍi’ihi dan taḍa’u. Dari 

berbagai term derivasi tawāḍu’ tersebut, tidak ditemukan term yang bermakna seperti 

makna tawāḍu’ (rendah hati).69 

Di dalam Al-Quran, memang banyak ditemukan kata-kata yang berasal dari 

akar kata و ض ع (w-dh-‘a), seperti  َوَضَع (waḍa’a) dan derivasinya. Namun, makna 

utama dari akar kata ini dalam Al-Quran lebih berkaitan dengan sesuatu secara fisik 

atau kiasan. Kata waḍa’a dan derivasinya dalam Al-Quran memang tidak dipakai 

untuk makna tawaḍu’ (rendah hati), karena Al-Quran menggunakan kosakata lain 

yang lebih spesifik untuk konsep tersebut. Ini menunjukkan kekayaan bahasa Al-

Quran dalam memilih diksi yang tepat sesuai konteks. 

2. Term Yang Tidak Secara Langsung Bermakna Tawāḍu’ 

 
64 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, …, Vol 3, Hlm 98 
65 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 3, Hlm 528 
66 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 15, Hlm 504 
67 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, …, Vol 7, Hlm 232 
68 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 15, Hlm 505 
69 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, Beirut: Dar Al-

Ma’rifah, 2001, Hlm 540-541 



33 

 

Dalam al-Mufrodat fii GhoribAl-Qur’an ditemukan term tawāḍu’ sebagai arti 

suatu term di al-Qur’an, yaitu arti dari term mukhbit.70 Menurut terjemah Al-Qur’an 

LPMQ (Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kemenag),71 terdapat beberapa term 

yang dimaknai dengan tawāḍu’ atau rendah hati, seperti kata taḍorru’, dakhir, 

mukhbit, dan hauna. 

Dalam buku Ensiklopedia Al-Qur’an dan Hadis per tema disebutkan beberapa 

ayat yang masuk dalam tawāḍu’, dari ayat-ayat tersebut, dapat diambil beberapa term 

yang secara tidak langsung bermakna tawāḍu’, diantaranya, khifḍ, maraḥa, mukhbit, 

dan hauna. Dalam kitab Al-Mu’jam Al-Mauḍu’i Liayat Al-Qur’an Al-Karim karya 

Subhi Abdurrouf ‘Asar, juga disebutkan sebelas ayat-ayat tawāḍu’. Dari berbagai 

sumber tersebut, dapat diambil term-term yang secara implisit bermakna tawāḍu’, 

yaitu; 

a. Mukhbit (Rendah Hati) 

Derivasi term mukhbit disebutkan 3 kali dalam 3 ayat berbeda dalam Al-

Qur’an, dengan bentuk fi’il 2 kali dan isim sekali.72 Term mukhbit diartikan sebagai 

tawāḍu’ dalam al-Mufrodat fii Ghorib Al-Quran, terjemah Al-Quran Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al-Quran Kemenag serta buku ensiklopedia Al-Quran dan 

Hadis per tema. Mukhbit secara bahasa berarti hati merasa tenang, khusyuk di 

hadapan-Nya dan sikap tawāḍu’.73 Dalam maqayis lughoh, mukhbit diartikan sebagai 

khusyu.74 mukhbit juga dimaknai sikap rendah hati dan merendahkan diri dihadapan 

Tuhan.75 Allah berfirman, 

ةٍ جَعلَْناَ  احِدٌ فلَهَْٗٓ وَلِكُل ِ امَُّ نْْۢ بَهِيْمَةِ الْاَنْعاَمِۗ فَاِلٰهُكُمْ الِٰهٌ وَّ ِ عَلٰى مَا رَزَقَهُمْ مِ  رِ  مَنْسَكًا ل ِيَذْكُرُوا اسْمَ اللّّٰٰ  اسَْلِمُوْاۗ وَبشَ ِ

 الْمُخْبتِِيْنَْۙ 

Bagi setiap umat telah Kami syariatkan penyembelihan (kurban) agar mereka 
menyebut Nama Allah atas binatang ternak yang dianugerahkan-Nya kepada 
mereka. Tuhanmu ialah Tuhan Yang Maha Esa. Maka, berserahdirilah kepada-

 
70 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, …, Hlm 147. 
71 Qur’an Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kemenag, Aplikasi Qur’an 

Kemenag, Versi 2.4 RC2, 2019 
72 Muhammad Fuad Abd Al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahros Li Alfaẓi Al-Qur’an Al-

Karim, Kairo: Dar Al-Hadiṡ, 2018, Hlm 281-282 
73 Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, …, 

Hlm 166. Ahmad Warson Munawwir Mengartikan Term Mukhbit Dengan Khusyu’ Dan 

Tawāḍu’ (Rendah Hati), Lihat Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-

Indonesia Terlengkap, Surabaya: Pustaka Progessf, 2002, Hlm 317 
74 Ahmad Ibn Faris Ibn Zakaria, Maqayis Lughoh, Beirut: Dar Al-Fikr, 1979, Jilid 2, 

Hlm 238 
75 John Penrice, Silku Al-Bayan Fi Manaqib Al-Qur’an (Dictionary And Glossary The 

Kor-Ān), Delhi: Adam Publisher & Distributors, 1991, Hlm 40 



34 

 

Nya. Sampaikanlah (Nabi Muhammad) kabar gembira kepada orang-orang 
yang rendah hati lagi taat (kepada Allah). (QS. Al-Hajj: 34) 

Ayat ini ditafsirkan sebagai orang yang taat, rendah hati dengan memadamkan 

syahwat demi menghindari kengerian dan kepedihan adzab-Nya.76 Fahruddin Ar-

Razi menafsirkan mukhbit menjadi lima penafsiran. Pertama, Orang yang tawāḍu’ 

(menurut Ibnu Abbas dan Qatadah), kedua, Orang semangat dalam ibadah (menurut 

al-Kalbi), ketiga, orang yang ikhlas (menurut Muqatil), keempat, orang yang dzikir 

kepada Allah dengan tuma’ninah (menurut Mujahid), kelima, orang yang tidak 

melakukan kedzaliaman dan apabila didzalimi tidak membela diri.77 Ayat ini juga 

ditafsirkan dengan menjelaskan sifat-sifat Abu Bakr, Umar Ibn Khattab, dan Ali bin 

Abi Thalib. Dari penafsiran tersebut, dapat tergambar sosok ideal sahabat yang 

memiliki sifat tawāḍu’.78 

Ayat diatas termasuk ayat madaniyah. Karakteristik madaniyah yaitu berisi 

tentang hukum syariat secara rinci, tuntunan ibadah, tuntunan praktis mu’amalah, 

membahas perilaku ahli kitab dan orang munafik serta penjelasan hukum dan aturan 

hubungan uat Islam dengan umat negeri lain.79 Dari karakteristik tersebut, ayat 

termasuk dalam disyariatkan dan tuntunan dalam berkurban, yaitu berkurban 

Binatang ternak yang telah dianugerahkan kepada seseorang dan disembelih dengan 

menyebut nama Allah. Pada ayat sebelumnya Allah memerintahkan Nabi Ibrahim 

untuk menyeru haji kepada manusia, Allah SWT memaparkan pahala pengagungan 

hukum-hukum dan syari'at Allah SWT termasuk di antaranya adalah manasik haji, 

tentang diperbolehkannya memotong hewan al-An'aam (binatang ternak unta, sapi, 

dan kambing), dan mengonsumsinya kecuali apa yang diharamkan. Dilaniutkan 

dengan larangan mengagungkan berhala, membuat kebohongan atas nama Allah, 

berdusta dalam memberikan kesaksian juga menggambarkan kebinasaan orang yang 

menyekutukan Allah. Selanjutnya Allah SWT menielaskan bahwa sikap 

mengagungkan syiar-syiar Allah SWT termasuk tanda ketakwaan.80 Ayat ini juga 

menyampaikan kabar gembira bagi orang yang bertawadu lagi taat, dimana rinician 

orang yang demikian terdapat pada ayat setelahnya, yaitu orang yang bergetar hatinya 

ketika dibacakan asma Allah, orang-orang yang sabar terhadap apa yang 

menimpanya, mendirikan sholat dan menginfakkan atas rezeki yang mereka 

dapatkan.  

 
76 Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, …, Jilid 3, Hlm 400. 
77 Fakhruddin Ar-Razi, Mafatih Al-Ghaib, …, Jilid 11, Hlm 119 
78 Nasaruddin Umar, Menjalani Hidup Salikin, …, Hlm 32 
79 Muchlis Muhammad Hanafi dkk, Makkiy & Madaniy: Periodisasi Pewahyuan Al-

Qur’an, Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Balitbang dan Diklat Kementerian 

Agama RI, 2017, Hlm 60-62 
80 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 9, Hlm 209 



35 

 

Selian itu, derivasi term mukhbit yang dimaknai tawāḍu’juga terdapat dalam 

ayat lain, Allah berfirman; 

ىِٕكَ اصَْحٰبُ الْجَنَّةِِۚ همُْ فيِْهَ 
ٰۤ
ا الِٰى رَب ِهِمْْۙ اوُلٰ لِحٰتِ وَاخَْبَتوُْْٓ ا خٰلِدُوْنَ اِنَّ الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا وَعَمِلوُا الصّٰ  

Sesungguhnya orang-orang yang beriman dan beramal saleh serta 
merendahkan diri kepada Tuhan, mereka itulah para penghuni surga. Mereka 
kekal di dalamnya (QS. Hud: 23). 

Ayat ini secara jelas menggambarkan sikap tawāḍu’ sebagai ciri orang yang 

beriman. Kata ikhbat secara implisit bermakna tawāḍu’.81 Wahbah Zuhaili 

mengatakan bahwa ikhbat berarti merendahkan diri dengan cara khusyu’, tenang dan 

ikhlas dalam beribadah kepada Allah. Ikhbat secara asal kata bermakna menuju 

tempat yang tenang.82 Sayyid Qutb menjelaskan tawāḍu’ sebagai sikap yang 

mencerminkan kesadaran akan kelemahan manusia di hadapan Allah SWT. Sayyid 

Qutb menekankan bahwa tawāḍu’ bukanlah sikap pasif, melainkan sikap aktif yang 

mendorong seseorang untuk berbuat baik dan menghormati orang lain.83 Term 

tersebut juga bearti dengan sikap merendahkan diri dan tunduk84 dan perasaan tenang 

terhadap Allah.85 Al-Zamakhsyari, lebih condong menafsirkan makna ikhbat sebagai 

bentuk ketundukan kepada Allah karena keadilan-Nya, bukan secara khusus sebagai 

sikap tawāḍu’.86 Begitupun dengan Al-Baidhawi, menafsirkan makna ikhbat sebagai 

bentuk ketundukan kepada Allah karena keagungan-Nya, bukan secara khusus 

sebagai sikap tawāḍu‘. Beliau menjelaskan bahwa ikbat adalah bentuk ketundukan 

hati dan jiwa kepada Allah, yang merupakan esensi dari keimanan.87 Term ikhbat 

juga berarti menyerahkan jiwaraga terhadap Allah, tunduk serta merendah kepada-

Nya, patuh kepada keagungan dan kekuasaannya serta mengiba kepada-Nya karena 

takut terhadap adzab-Nya dan berharap pahala dari-Nya.88  

Ayat tersebut merupakan ayat makkiyyah. Karakter ayat makkiyyah adalah 

berisi seruan menyembah kepada Allah, gagasan memerangi kemusyrikan, 

 
81 Quran Kemenag RI 
82 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 6, Hlm 312. 
83 Sayyid Qutb, Fi Zilal Al-Qur’an, Kairo: Dar Al-Shuruq, 2003, Jilid 12, Hlm. 120. 
84 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, Kairo: Dar An-Nur, 2010, Jilid 

9, Hlm 475.  
85 M. Ali Ash-Shobuni, Shofawat At-Tafasir, (Kairo: Dar Ash-Shobuni, Tt), Jilid 2, 

Hlm 11. Abd Al-Qadir Al-Jailani Memaknai Kata Ikhbat Sama Seperti Ali Ash-Shobuni, 

Hanya Ditambah Dengan Berdoa Memohon Dengan Kerendahan Hati. Lihat Abdul Qodir Al-

Jailani, Tafsir Al-Jailani, (Istanbul: Markaz Al-Jailani, 2013), Jilid 2, Hlm 383  
86 Abu Al-Qasim Mahmud Ibn Umar Al-Zamakhsyari, Al-Kasyaf ‘An Haqaiq Al-

Tanzil, Beirut: Dar Al-Kitab Al-Arabi, 2009, Hlm. 345. 
87 Al-Baidhawi, Anwar Al-Tanzil Wa Asrar Al-Ta’wil, Beirut: Dar Al-Kutub Al-

Ilmiyah, 2003, Hlm. 120. 
88 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-

Qur’an, Dammam: Dar Ibn Al-Jauzi, 1441 H, Jilid 11, Hlm 206 . 



36 

 

kekuasaan dan kebesaran Allah, tunduk dan taat kepada-Nya, keniscayaan hari 

kiamat, cerita Nabi-Nabi dengan kaum mereka serta mencakup pokok ajaran moral, 

norma dan budi pekerti.89 Pada ayat sebelumnya, Al-Qur'an berbicara tentang dua 

golongan manusia yaitu golongan yang meng inginkan dunia dengan segala 

keindahannya dan golongan yang menginginkan akhirat, Al Qur'an menjelaskan 

keadaan kedua golongan itu di dunia dan di akhirat. Selain itu, ayat sebelumnya juga 

menjelaskan penghinaan terhadap orang orang tamak terhadap dunia dan lupa akan 

akhirat, dan penolakan terhadap orang-orang musyrik yang mengatakan bahwa 

patung patung berhala itu merupakan pemberi syafaat mereka di sisi Allah dan ini 

jelas jelas mengada-ada terhadap Allah dan termasuk dalam keumuman ancaman 

bagi orang-orang yang mengada-ada terhadap Allah.90 

  

 
89 Muchlis Muhammad Hanafi dkk, Makkiy & Madaniy: Periodisasi Pewahyuan Al-

Qur’an, ..., Hlm 50-58 
90 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 6, Hlm 312 



37 

 

b. Taḍarru’ (Rendah Hati) 

Derivasi term taḍarru’ disebutkan 8 kali dalam 8 ayat berbeda dalam Al-

Qur’an, dengan bentuk fi’il 4 kali dan isim 4 kali.91 Taḍarru’ berarti rendah hati dan 

merendahkan diri kepada Tuhan.92 Taḍarru’ juga bermakna tunduk dan merendahkan 

diri serta bermakna permohonan atau berdoa dengan sepenuh hati jika term ini 

dikaitkan kepada Allah.93 Term taḍarru’ yang secara implisit bermakna tawāḍu’ 

disebutkan di beberapa ayat Al-Qur’an, pertama,  

نْ قبَْلِكَ فاَخََذْنٰهُمْ باِلْبَ  ى امَُمٍ مِ 
ْٓ الِْٰٓ عُوْنَ وَلَقَدْ ارَْسَلْناَ ءِ لَعَلَّهُمْ يتَضََرَّ اٰۤ رَّ ءِ وَالضَّ أسَْاٰۤ  

Sungguh, Kami telah mengutus (para rasul) kepada umat-umat sebelum 
engkau, (tetapi mereka membangkang,) kemudian Kami siksa mereka dengan 
(menimpakan) kemelaratan dan kesengsaraan, agar tunduk merendahkan diri 
(kepada Allah). (QS. Al-An’am: 42) 

Menurut Asy-Syaukani, taḍarru’ dimaknai sebagai rendah hati atau 

sederhana.94 Ayat tersebut membahas kaum kafir yang mengingkari peringatan dan 

kabar gembira Allah yang disampaikan para Rosul. Abdul Qodir Al-Jailani 

menafsirkan ayat tersebut dengan harapan agar kaum kafir berlindung, berdoa, 

memohon dan mengiba kepada Allah dengan kerendahan hati serta sepenuh hati 

mereka.95 Karena menjadi kebiasaaan kebanyakan manusia, jika sedang diuji dengan 

bahaya serta kesengsaraan, mereka ingat Allah dan meminta pertolongan kepada-

Nya.96 

Ayat tersebut merupakan ayat makkiyyah karena menjelaskan orang musyrik 

yang tidak menaati perintah Allah melalui utusan-Nya, dimana hal tersebut 

merupakan salah satu karakteristik ayat dan surat makkiyyah. Ayat sebelumnya 

menjelaskan betapa bodohnya orang kafir dan betapa ilmu Allah meliputi seluruh 

semesta alam. Dalam ayat ini, Allah SWT menjelaskan kondisi lain dari orang-orang 

 
91 Muhammad Fuad Abd Al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahros Li Alfaẓi Al-Qur’an Al-

Karim, Kairo: Dar Al-Hadiṡ, 2018, Hlm 514 
92 John Penrice, Silku Al-Bayan Fi Manaqib Al-Qur’an (Dictionary And Glossary The 

Kor-Ān), Delhi: Adam Publisher & Distributors, 1991, Hlm 88 
93 Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, …, 

Hlm 450. Dalam Kamus Al-Munawwir, Taḍarru’ Diartikan Dengan Merendahkan Diri Dan 

Memohon Dengan Sungguh-Sungguh Kepada-Nya. Lihat Ahmad Warson Munawwir, Kamus 

Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, …, Hlm 820 
94 Muhammad Asy-Syaukani, Fathul Qodir, (Kairo: Dar Al-Ma’rifah), Jilid 2, Hlm 

116. 
95 Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, …, Jilid 2, Hlm 23. 
96 Tafsir Tahlili Ayat 42 Surat Al-Ana’am, Qur’an Lajnah Pentashihan Mushaf Al-

Qur’an Kemenag, Aplikasi Qur’an Kemenag, Versi 2.4 Rc2, 2019 



38 

 

kafir tatkala mereka diuji dengan bencana dan musibah, mereka mengadu dan 

kembali kepada Allah, bahkan tidak berani mendurhakai-Nya.97 

Dalam ayat lain, Allah berfirman, 

صَالِ وَلَا تَ  ِ وَالْاٰ دُوْنَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْغدُُو  خِيْفةًَ وَّ عًا وَّ بَّكَ فِيْ نَفْسِكَ تضََرُّ نَ الْغٰفِلِيْنَ كُ وَاذْكُرْ رَّ نْ م ِ  

Ingatlah Tuhanmu dalam hatimu dengan rendah hati dan rasa takut pada waktu 
pagi dan petang, dengan tidak mengeraskan suara, dan janganlah kamu 
termasuk orang-orang yang lengah (QS. Al-A’rof: 205). 

Term taḍarru’ merupakan sikap rendah hati dan sederhana, karena terkadang 

term tersebut disebut bersamaan dengan kata kibriya.98 Taḍarru’ dimaknai juga 

dengan tunduk, merasa hina, takut sekaligus berharap pahala dan karunia-Nya.99 Al-

Jailani memaknai dengan permohonan kepada Allah sebagai perlindungan diri karena 

takut akan kelalaian tabiat manusia.100 Taḍarru’ berarti sikap khusyu dan merendah 

kepada Allah serta berharap kepada-Nya. Seharusnya orang yang berzikir kepada 

Allah, seharusnya mempunyai rasa tunduk dan patuh kepada Allah, demi mengharap 

pahala dari-Nya dan takut akan azab-Nya. Taḍarru’ juga diartikan sebagai sikap 

tunduk, merendah, selalu merasa senang serta berharap kepada Allah.101 

Ayat tersebut merupakan ayat makkiyyah karena menyebutkan seruan 

mengingat Allah dan mengajrkan etikanya, dimana hal tersebut merupakan salah satu 

karakteristik ayat dan surat makkiyyah. Setelah Allah SWT menyebutkan bahwa Al 

Qur'an adalah mata hati bagi manusia, tanda tanda yang nyata bagi orang-orang 

beriman, sebagai petunjuk dan rahmat bagi mereka. Selanjutnya Allah SWT 

memerintahkan agar diam ketika Al-Qur'an dibacakan untuk mengagungkan dan 

menghormatinya untuk mendapatkan rahmat dan berbagai manfaat yang 

dikandungnya, tidak seperti yang dilakukan oleh kaum kafir Quraisy.102 

  

 
97 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 4, Hlm 188 
98 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, …, Jilid 7, Hlm 4430. 
99 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 5, Hlm 220. 
100 Abd Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, Pakistan: Al-Maktabah Al-Ma’rufiyah, 

2010, Jilid 2, Hlm 185. M. Ali Ash-Shobuni Menafsirkan Term Tadarru’ Sebagai 

Permohonan Perlindungan Diri Kepada Allah Dan Merasa Takut Kepada Kepada Allah. 
101 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-

Qur’an, Dammam: Dar Ibn Al-Jauzi, 1441 H, Jilid 9, Hlm 395-397. 
102 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 5, Hlm 219 



39 

 

c. Dakhir (Rendah Hati) 

Derivasi term dakhir disebutkan 5 kali dalam 5 ayat berbeda dalam Al-Qur’an 

sebanyak, dengan bentuk fi’il 1 kali dan isim 4 kali.103 Term dakhir secara bahasa 

berarti kecil, rendah dan hina.104 Diartikan pula dengan rendah, hina dan tak 

berharga.105 Kata dakhir dapat ditemukan dalam QS. An-Nahl: 48, bermakna 

tawāḍu’ 

 ِ ّٰ دًا لِِّ  ىِٕلِ سُجَّ ُ مِنْ شَيْءٍ يَّتفَيََّؤُا ظِلٰلهُٗ عَنِ الْيَمِيْنِ وَالشَّمَاٰۤ   وَهمُْ دَاخِرُوْنَ اوََلمَْ يَرَوْا الِٰى مَا خَلقََ اللّّٰٰ

Apakah mereka tidak memperhatikan segala sesuatu yang diciptakan Allah, 
bayang-bayangnya berbolak-balik ke kanan dan ke kiri (dalam keadaan) sujud 
kepada Allah, sedangkan mereka rendah hati. (QS. An-Nahl: 48) 

Ayat ini membahas kebesaran Allah yang menciptakan makhluk dengan 

bayangannya. Dan bayangan itu sujud, yakni berendah diri, tunduk, menurut, patuh 

dan pasrah kepada perintah Allah SWT semata.106 Ar-Raghib Al-Asfahani 

mengartikan dakhir dalam ayat ini dengan mereka termasuk golongan yang sangat-

sangat hina, bahkan Allah yang menghinakan mereka.107 

Ayat tersebut merupakan ayat makkiyyah karena menyebutkan kebesaran dan 

kekuasaan Allah berupa semua hal di dunia ini mempunyai bayangan serta semuanya 

bersujud kepada-Nya, dimana hal tersebut merupakan salah satu karakteristik ayat 

dan surat makkiyyah. Ayat sebelumnya menerangkan sikap orang-orang kafir Mekah 

dalam mengingkari adanya hari kebangkitan dan kiamat dengan menunjukkan sikap 

keras kepala dan hanyut dalam kesesatan dan kebodohan. Kemudian, Allah SWT 

menerangkan hukum hijrah dari negeri tersebut dan mendorong untuk 

melakukannya, agar terhindar dari gangguan teror dan penyiksaan yang dilancarkan 

oleh orang-orang kafir terhadap kaum Muslimin. Ibnu Abbas mengatakan, ayat ini 

turun menyangkut enam sahabat Shuhaib, Bilal, Ammar, Khabab, ‘Abis, dan Jubair. 

Lalu orang orang kafir Quraisy pun mulai menyiksa mereka supaya mereka keluar 

dari Islam. Selanjutnya, Allah SWT mengancam orang kafir dengan cara 

menenggelamkan mereka ke dalam perut bumi atau dengan adzab yang datang dari 

 
103 Muhammad Fuad Abd Al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahros Li Alfaẓi Al-Qur’an Al-

Karim, Kairo: Dar Al-Hadiṡ, 2018, Hlm 315 
104 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, …, 

Hlm 391. 
105 Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, …, 

Hlm 208. Term Dakhir Ini Sesuai Dengan Arti Dalam Dictionary And Glossary The Kor-Ān, 

Yaitu, To Be Small, Vile And Of No Value (Kecil, Hina Atau Kotor Dan Tiak Bernilai). Lihat 

John Penrice, Silku Al-Bayan Fi Manaqib Al-Qur’an (Dictionary And Glossary The Kor-Ān), 

…, Hlm 47 
106 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 7, Hlm 399. 
107 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, …, Hlm 221 



40 

 

langit secara tiba-tiba. Bagi Allah SWT Mahakuasa di langit dan bumi. Semua 

makhluk tunduk kepada-Nya dan patuh kepada perintah-Nya.108 

d. Ażillah (Lemah Lembut) 

Derivasi term ażillah disebutkan24 kali dalam 24 ayat berbeda dalam Al-

Qur’an, dengan bentuk fi’il 4 kali dan isim 20 kali.109 Makna asal żalla adalah tunduk, 

patuh dan lembut. Dari kata dasar ini, terdapat derivasi aż-żullu dan aż-żillu. Aż-żullu 

merupakan lawan kata dari ‘izz, karena kata ‘izz berasal dari ‘azazah, mempunyai 

tanah yang sangat keras. Aż-żillu adalah lawan kata dari kesulitan.110 Menurut Al-

Asfahani, term ini berasal dari kata żalla berarti sesuatu yang dipaksakan. Term ini 

berarti bersikap lemah lembut jika digunakan dalam konteks perilaku seseorang 

terhadap lainnya dan hal ini merupakan sikap terpuji.111  

Dalam Al-Isra: 24, terdapat term żull yang merupakan derivasi ażillah.  

 وَاخْفِضْ لَهُمَا جَناَحَ الذُّل ِ 

Rendahkanlah dirimu terhadap keduanya. (QS. Al-Isra: 24) 
 

Term żull dalam ayat ini berarti rendah hati,112 dan berlemah lembut.113 Term 

tersebut juga dapat berarti tawāḍu’ dan tunduk.114 Hadis, Ayat tersebut merupakan 

ayat makkiyyah karena menyebutkan cara beretika moral dan budi pekerti kepada 

orang tua, dimana hal tersebut merupakan salah satu karakteristik ayat dan surat 

makkiyyah. Pada ayat-ayat sebelumnya Allah SWT menjelaskan bahwa manusia 

terbagi menjadi dua golongan; satu golongan hanya menginginkan dunia dan mereka 

pun akan disiksa dan satu golongan lagi melakukan amal perbuatan sebagai ketaatan 

kepada Allah. Mereka adalah orang-orang yang berhak mendapat kan pahala dengan 

tiga syarat, yaitu menginginkan akhirat, berusaha dengan sungguh sungguh mencari 

akhirat, dan beriman. Setelah penjelasan tersebut, Allah menjelaskan hakikat iman 

dan menjelas kan bahwa inti dari iman adalah pengesaan Allah dan menafikan sekutu 

bagi-Nya. Setelah menyebutkan rukun terbesar di dalam iman, Allah selanjutnya 

 
108 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 7, Hlm 394-

395 
109 Muhammad Fuad Abd Al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahros Li Alfaẓi Al-Qur’an Al-

Karim, Kairo: Dar Al-Hadiṡ, 2018, Hlm 341-342 
110 Abu Husayn Ibn Faris Ibn Zakariya, Mu’jam Maqayis Al-Lughoh, Beirut: Dar Al-

Fikr, 1979, Jilid 2, Hlm 345 
111 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, …, Hlm 185 
112 John Penrice, Silku Al-Bayan Fi Manaqib Al-Qur’an (Dictionary And Glossary The 

Kor-Ān), …, Hlm 52 
113 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, …, Hlm 239 
114 Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, …, 

Hlm 237 



41 

 

menyebutkan syiar-syiar dan syarat-syarat keimanan, serta pilar-pilar bangunan 

masyarakat Islam. Allah memulainya dengan menjelaskan dasar-dasar sistem 

keluarga dan penguatan hubungan antarindividu di dalamnya.115 

Tawāḍu’ juga dimaknai secara implisit pada term  ٍاذَِلَّة, Allah berfirman: 

ُ بِقَوْمٍ يُّحِبُّهُمْ وَيحُِبُّوْنهَْْٗٓۙ اذَِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِ يْٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا مَنْ  ةٍ عَلَى  يَّرْتدََّ مِنْكُمْ عَنْ دِيْنهِٖ فسََوْفَ يأَتِْى اللّّٰٰ يْنَ اعَِزَّ

 الْكٰفِرِيْنََۖ 

Wahai orang-orang yang beriman, siapa di antara kamu yang murtad dari 
agamanya, maka Allah akan mendatangkan suatu kaum yang Dia mencintai 
mereka dan mereka pun mencintai-Nya, yang bersikap lemah lembut terhadap 
orang-orang mukmin dan bersikap tegas terhadap orang-orang kafir. (QS. Al-
Maidah: 54) 

Makna ażillah yaitu menyayangi, memberi rasa aman dan bersikap rendah hati 

terhadap kaum mukmin. Ayat tersebut berbicara mengenai kaum yang akan Allah 

datangkan jika orang-orang mukmin murtad dari agamanya. Ciri-ciri kaum tersebut 

adalah Allah cinta kepada meraka, mereka cinta kepada Allah, bersikap tawāḍu’ 

terhadap kaum mukmin serta bersikap tegas terhadap kaum kafir.116 

Al-Jailani menafsirkan ażillah dengan bersikap tawāḍu’ dan mempererat tali 

persaudaraan dengan orang-orang mukmin.117 Senada dengan kedua mufassir 

sebelumnya, Buya Hamka menjelaskan kelebihan kaum yang akan Allah datangkan 

sebagai pengganti orang murtad. Yaitu, dicitai Tuhan sebab mereka cinta Tuhan, 

bersikap tawāḍu’ kepada orang yang beriman, tidak gentar menghadapi orang kafir 

dan berjihad di jalan Allah.118 Sementara Al-Qusyairi tidak menafsirkan ayat ini 

sebagai ayat Tawāḍu’. Menurutnya, kalimat ażillah ‘ala al-mukminin wa a’izzah ‘ala 

al-kafirin menjelaskan bagaimana jiwa dan ruh dalam ber-mahabbah.119 

Ayat ini merupakan ayat madaniyyah karena menyebutkan ahlu kitab dan 

orang murtad yang nanti akan Allah datangkan penggantinya dengan orang muslim 

yang bersifat rendah hati, dimana hal tersebut merupakan salah satu karakteristik ayat 

dan surat madaniyyah. Ayat ini berkesesuaian dengan ayat sebelumnya, Dimana 

Allah SWT melarang ber-muwaalaah kepada orang-orang kafir, menjelaskan bahwa 

orang-orang yang bersegera untuk ber-muwaalaah kepada orang-orang kafir adalah 

orang-orang murtad, Allah SWT menegaskan bahwa Dia sama sekali tidak 

 
115 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 8, Hlm 71 
116 Sulaiman Bin Ibrohim Al-Lahim, Aunu Ar-Rohman Fi Tafsir Al-Qur’an, 

(Dammam: Dar Ibnu Al-Jauzi, 1441 H), Jilid 7, Hlm 475. 
117 Abd Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, Pakistan: Al-Maktabah Al-Ma’rufiyah, 

2010 M, Jilid 1, Hlm 452 
118 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, Hlm 1773 
119 Abu Al-Qasim Al-Qusyairi, Lathaif Al-Isyarah, (Tk: Al-Haiah Al-‘Ammah Al-

Mishriyyah, 2000), Jilid 1, Hlm 432 



42 

 

menginginkan orang-orang murtad, tetapi Dia hanya meng inginkan orang-orang 

yang beriman dengan benat tulus dan sungguh-sungguh. Allah SWT mencintai 

mereka dan mereka pun lebih mengutamakan cinta kepada-Nya yang 

termanifestasikan pada penegakan kebenaran dan keadilan mengalahkan segala apa 

yang mereka senangi berupa harta benda, kekayaan, dan anak.120 

e. Khofḍ (Rendah Hati) 

Derivasi term khofḍ disebutkan 4 kali dalam 4 ayat berbeda dalam Al-Qur’an, 

dengan bentuk fi’il 3 kali dan isim 1 kali.121 Kata dasar term ini adalah kho, fa’, ḍa 

yang diartikan rendah, lawan kata dari rof’u.122 Term juga dapat dimaknai dengan 

kehalusan dan sifat yang lembut.123 Menurut Ahmad Warson Munawwir, term khofḍ 

berarti bersikap tawāḍu’.124 Salah satu ayat yang terdapat term tersebut adalah: 

نْهُمْ وَلَا تحَْزَنْ عَلَيْهِمْ وَاخْفِضْ جَناَحَكَ لِلْمُ   ؤْمِنِيْنَ  لَا تمَُدَّنَّ عَيْنَيْكَ الِٰى مَا مَتَّعْناَ بِهْٖٓ ازَْوَاجًا م ِ

Jangan sekali-kali engkau (Nabi Muhammad) menujukan pandanganmu 

(tergiur) pada kenikmatan hidup yang telah Kami berikan kepada beberapa 

golongan di antara mereka (orang kafir). Jangan engkau bersedih hati atas 

(kesesatan) mereka dan berendahhatilah engkau terhadap orang-orang 

mukmin. (QS. Al-Hijr: 88) 

Menurut Wahbah Az- Zuhaili, kalimat جَناَحَكَ ٱ خۡفِضۡ   yang berarti merendahkan 

sayap untuk melindungi anaknya diserupakan dengan merendahkan hati karena 

keduanya identik dengan makna kelemahlembutan, kesantunan dan kasih sayang.125 

Selain itu, kalimat ini merupakan perintah Allah kepada Nabi untuk melindungi dan 

menyelimuti ummatnya dengan kasih sayangnya, terutama bagi kaum lemah.126 

 
120 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 3, Hlm 565 
121 Muhammad Fuad Abd Al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahros Li Alfaẓi Al-Qur’an Al-

Karim, Kairo: Dar Al-Hadiṡ, 2018, Hlm 293 
122 Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, …, 

Hlm 189 
123 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, …, Hlm 158 
124Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, …, 

Hlm 354. Di Dalam Kamus Tersebut, Dituliskan Pula Penggalan Ayat Qs. Al-Isra’: 24   ْوَاخْفِض

 Arti Tersebut Sama Dengan Arti Khofḍ Menurut John Penrice, Yaitu, Behave With .لَهُمَا جَناَحَ الذُّل ِ 

Humility (Berperilaku Rendah Hati). Lihat John Penrice, Silku Al-Bayan Fi Manaqib Al-

Qur’an (Dictionary And Glossary The Kor-Ān), …, Hlm 43 
125 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 10, Hlm 228 
126 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, Tk, Pustaka Nasional, Tt, Pdf 

E-Book, Jilid 5, Hlm 379. Asy-Sya’rowi Menjelaskan Ayat Sebagai Perintah Allah Kepada 

Nabi Muhammad Dalam Menggunakan Kekuasaan, Kemampuan, Dan Kekuatannya Untuk 

Mengayomi Orang Yang Lemah. Lihat Juga M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir 

Imaniyah, (Kairo: Dar An-Nur, 2010), Jilid 10, Hlm 523. Bentuk Tawāḍu’ Dapat Berupa 

Memberi Kemudahan Dan Meringankan Pada Masa Sulit Seseorang. Lihat Abdul Qodir Al-

Jailani, Tafsir Al-Jailani, (Istanbul: Markaz Al-Jailani, 2013), Jilid 3, Hlm 28  



43 

 

Menurut Ali Ash-Shobuni, potongan ayat ini ditafsirkan dengan sikap tawāḍu’ 

kepada orang yang iman kepada Nabi Muhammad dan orang yang lemah dari 

golongan mukmin127 dan berlemah lembut kepada orang muslim yang fakir128. Dan 

Qurasih Shihab memaknai kata janah yang berarti sayap dengan makna kerendahan 

hati, hubungan harmonis, perlindungan serta ketabahan saat-saat krisis. Selain itu, 

ayat ini diartikan dengan sikap tidak tergiur, iri dan kecil hati atas nikmat duniawi.129 

Berbeda dengan mufassir di atas, Buya Hamka tidak menafsirkan ayat tersebut 

sebagai ayat yang membahas sikap tawāḍu’. Term Khofd dimaknai sebagai pelindung 

dan penyelimut bagi orang-orang mukmin.130 

Ayat tersebut merupakan ayat makkiyyah karena menyebutkan cara beretika 

moral dan budi pekerti kepada sesame mukmin, dimana hal tersebut merupakan salah 

satu karakteristik ayat dan surat makkiyyah. Hubungan ayat ini dengan ayat-ayat 

sebelumnya yaitu, setelah Allah SWT menyabarkan Nabi Muhammad saw atas 

berbagai gangguan dari kaumnya, memerintahkan beliau untuk bersikap lapang dada 

dan memaafkan dengan cara yang baik di ayat ini. Allah SWT menuturkan sejumlah 

nikmat agung yang Allah SWT limpahkan kepada beliau, karena ketika seseorang 

ingat banyaknya nikmat Allah SWT kepada dirinya, ia akan mudah untuk memaafkan 

dan tidak memedulikan apa yang menimpanya.131 

f. Hauna (Rendah Hati) 

Derivasi term hauna disebutkan 26 kali dalam 26 ayat berbeda dalam Al-

Qur’an, dengan bentuk fi’il 2 kali dan isim 24 kali.132 Al-hawan berasal dari kata hanā 

yahūnu hawnā yang diartikan sebagai tawāḍu’, dijelaskan dalam suatu kalimat iżā 

ta’azza wa ta’aẓẓama fa taḍallala wa tawāḍa’a, artinya jika kamu merasa mulia dan 

sombong, maka, merendahlah dan bersikap tawāḍu’.133 Dalam kamus Al-Munawwir, 

 
127 M. Ali Ash-Shobuni, Shofawat At-Tafasir, (Kairo: Dar Ash-Shobuni, Tt), Jilid 2, 

Hlm 113. Penafsiran Beliau Sama Dengan Penafsiran Abu ‘Abdilla Muhammad Al-Qurthubi 

Dalam Kitabnya, Lihat Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an, 1967, Jilid 10, Hlm 57. 
128 Ahmad Musthofa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, (Beirut: Dar Al-Fikr, 1973), Jilid 

13, Hlm 46. Lihat Juga Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur’an Al-‘Adzim, (Alexandria: Al-Maktab Al-

Jami’iy Al-Hadis, Tt), Jilid 2, Hlm 627. 
129 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an), 

(Tangerang: Lentera Hati, 2005), Vol 7, Hlm 165 
130 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, …, Jilid 5, Hlm 3879 
131 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 7, Hlm 331 
132 Muhammad Fuad Abd Al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahros Li Alfaẓi Al-Qur’an Al-

Karim, Kairo: Dar Al-Hadiṡ, 2018, Hlm 821 
133 Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, …, 

Hlm 878. 



44 

 

hawnā berarti rendah dan hina.134 Selian itu, term hawnā juga berarti rendah hati, 

lemah lembut dan tenang.135 

Term al-hawan berarti kehinaan. Kehinaan ada 2 macam; pertama, Dimaknai 

dengan memandang rendah diri sendiri, maka, term al-hawan pada poin ini menjadi 

pujian dari akhlak tersebut. Makna term al-hawan tersebut terdapat dalam ayat, 

حْمٰنِ الَّذِيْنَ يَمْشُ  اِذاَ خَاطَبَهُمُ الْجٰهِلوُْنَ قاَلوُْا سَلٰمًاوَعِباَدُ الرَّ وْنَ عَلَى الْاَرْضِ هَوْناً وَّ  

Hamba-hamba Tuhan Yang Maha Pengasih itu adalah yang berjalan di atas 
bumi dengan rendah hati dan apabila orang-orang bodoh menyapa mereka 
(dengan kata-kata yang menghina), mereka mengucapkan, “Salam.” (Q.S. Al-
Furqon: 63) 

Dalam ayat ini Allah menyebutkan salah satu sifat ‘ibad ar-rahman,136 seperti 

berjalan dalam keramahan, ketenangan dan kelembutan tanpa ada lagak sombong 

serta arogan. Karena cara jalan seseorang mempresentasikan bagaimana ketika dia 

bertemu masyarakat, dan ini merupakan akhlak robbani137 yang menciptakan 

penyamarataan dalam menilai suatu masyarakat.138 Menurut Al-Jailani, cara jalannya 

‘ibad ar-rahman yaitu berjalan dengan mengangkat kaki (tidak menyeret) dan lembut 

tanpa menimbulkan perselisihan dengan seseorang serta tabiat atau kebiasaan buruk 

seperti sombong dan arogansi dalam berjalan.139 

Ayat tersebut merupakan ayat makkiyyah karena menyebutkan cara beretika 

moral dan budi pekerti dalam berhubungan dengan semua makhluk di bumi, dimana 

hal tersebut merupakan salah satu karakteristik ayat dan surat makkiyyah. Setelah 

menjelaskan kebodohan kaum musyrik Mekah dan celaan mereka terhadap Al-Qur'an 

dan Nabi Muhammad saw, dan ke engganan orang-orang kafir untuk bersuiud kepada 

Allah SWI, meskipun Allah telah telah menunjukkan kepada mereka huiiah (argu 

men) atas kebenaran aqidah tauhid dan ke kuasan Allah SWT kemudian Allah SWT 

 
134 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, …, 

Hlm 1525 
135 John Penrice, Silku Al-Bayan Fi Manaqib Al-Qur’an (Dictionary And Glossary The 

Kor-Ān), …, Hlm 155 
136 Orang-orang yang sampai pada martabah ar-riḍwan dan orang-orang yang 

beruntung dapat bertemu dengan Allah. Lihat Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, …, 

Jilid 4, Hlm 42 
137 Akhlak Robbani adalah akhlak atau perilaku yang berorientasi kepada nilai-nilai 

Ilahi dan mengikuti petunjuk yang ditetapkan oleh Allah SWT. Dalam perspektif Islam, 

akhlak ini mencakup sikap dan tindakan yang berdasarkan pada wahyu Allah, baik itu melalui 

Al-Qur’an maupun Hadis Nabi Muhammad SAW, dengan tujuan untuk menciptakan individu 

yang tidak hanya berperilaku baik di dunia, tetapi juga bertindak sesuai dengan perintah Allah 

dalam rangka meraih kebahagiaan dunia dan akhirat. 
138 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, …, Jilid 12, Hlm 741 
139 Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, …, Jilid 4, Hlm 42 



45 

 

me nyebutkan sifat-sifat orang Mukmin sifat hamba Allah yang Maha Penyayang 

yang ber hak mendapat balasan tempat fderajat) yang tinggi di surga. Sesungguhnya 

penggunaan kata peng hambaan secara khusus karena seorang hamba itu 

menyibukkan dirinya untuk beribadah kepada Allah SWT karena sifat ini adalah 

sebaik-baik sifat makhluk-makhluk Allah SWT. Barangsiapa yang taat kepada Allah 

SWT menyembah kepada-Nya dan barangsiapa pendengarannya, penglihatan nya, 

hatinya dan lisannya berfungsi untuk melaksanakan apa yang Allah SWT pertintah 

kan, dia berhak mendapat gelar nama 1l,r*Jl) [penghambaan). Allah menyifati 

mereka dengan sembilan sifat sebagaimana imam ar-Razi telah menye butkan, dan 

imam al-Qurtubi berkata, Allah SWT menyifati hamba-Nya dengan sebelas sifat 

dengan sifat yang terpuji, dan sifat yang istimewa, dan sifat-sifat itu adalah rendah 

hati,lemah lembut, 

Kedua, Diartikan sebagai pandangan hina seseorang yang mempunyai 

kekuasaan kepada orang lain dengan tujuan merendahkan, term al-hawan disini 

digunakan untuk mencela,140 seperti dalam ayat berikut; 

عَذاَبَ الْهُوْنِ الَْيَوْمَ تجُْزَوْنَ   

Pada hari ini kamu akan dibalas dengan azab yang sangat menghinakan. (Q.S. 
Al-An’am: 93) 

Jika yang dikatakan adalah al-haun, maknanya adalah lemah lembut, 

merupakan sifat orang yang beriman. Bila yang disebut al-hun diartikan hina dan 

sifat orang kafir.141 

g. Ruhama (Kasih Sayang) 

Derivasi term ruhama disebutkan 339 kali, dengan bentuk fi’il 28 kali dan isim 

311 kali dalam Al-Qur’an.142 Term ini berarti orang-orang yang mengasihi jamak dari 

kata raḥim.143 Kata raḥim juga berarti rasa simpati, kasih sayang dan kemurahan 

hati.144 Term ini dapat berarti kasih sayang dan kebaikan.145 Allah berfriman: 

ءُ بيَْنَهُمْ  ءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاٰۤ اٰۤ ِۗ وَالَّذِيْنَ مَعهَْٗٓ اشَِدَّ سُوْلُ اللّّٰٰ دٌ رَّ  مُحَمَّ

 
140 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, …, Hlm 513 
141 Ibnu Qayyim Al-Jauziyah, Madarijus Salikin, Terj Kathur Dan Suhardi, Jakarta 

Timur: Pustaka Al-Kautsar, 1999, Hlm 318 
142 Muhammad Fuad Abd Al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahros Li Alfaẓi Al-Qur’an Al-

Karim, Kairo: Dar Al-Hadiṡ, 2018, Hlm 376-382 
143Https://Www.Almaany.Com/Id/Dict/Ar-Id/ 
144 Abu Husayn Ibn Faris Ibn Zakariya, Mu’jam Maqayis Al-Lugoh, ..., Jilid 2, Hlm 

498 
145 John Penrice, Silku Al-Bayan Fi Manaqib Al-Qur’an (Dictionary And Glossary The 

Kor-Ān), …, Hlm 56 



46 

 

Nabi Muhammad adalah utusan Allah dan orang-orang yang bersama 
dengannya bersikap keras terhadap orang-orang kafir (yang bersikap 
memusuhi), tetapi berkasih sayang sesama mereka. (Q.S. Al-Fath: 29) 

Termasuk dalam sifat sahabat Nabi Muhammad adalah bersikap tegas dan keras 

kepada kaum kafir dan memberikan kasih sayang kepada kaum mukmin. Menurut 

Sya’rowi, sifat para sahabat adalah mengumpulkan sikap keras kepada orang kafir 

dan berkasih sayang orang mukmin serta sebaliknya. Ini menjadi dalil bahwa orang 

mukmin itu tidak mempunyai karakter yang tetap dalam menghukumi segala sesuatu. 

Seperti contoh, sahabat Abu Bakr Aṡ-Ṡiddiq, dikenal masyarakat sebagai orang yang 

lemah lembut dan menebar kasih sayang. Namun, ketika banyak orang yang murtad 

sepeninggal Nabi Muhammad, ia bersikap keras kepada orang-orang yang murtad.146 

Term Ruḥama juga dapat bermakna orang-orang yang tawaḍu’ kepada ahli kebenaran 

dan tauhid.147 

h. La Yastakbirun (Tidak Sombong) 

Term Yastakbirun dan derivasinya disebut sebanyak 161 ayat di Al-Qur’an, 

dengan bentuk kata kerja 55 kali serta isim 106 kali. 148 Asal kata term ini adalah kaf 

ba’ ro’, menunjukkan arti besar, lawan kaa dari ṣigor. Dari kata tersebut lahir kata 

takabbur, al-kibr dan Al-Kibriya’ yang berarti mengagungkan sesuatu dan Al-Kubr 

yang bermakna takut serta hina,149 serta orang yang memiliki sifat sombong.150 Term 

ini dimaknai Al-Asfahani sebagai perasaan puas dan bangga atas dirinya dalam hal 

yang tidak semestinya. Term ini juga berarti perasaan lebih kuat badan dan harta, 

karena dalam beberapa ayat disandingkan dengan kata ḍu’afa (lemah).151 kata la 

yastakbirun secara implisit diartikan sebagai tawāḍu’ karena sombong merupakan 

lawan kata dari tawāḍu’. Firman Allah:  

يْسِيْنَ وَرُهْبَاناً  انََّهُمْ لَا يسَْتكَْبِرُوْنَ ذٰلِكَ باِنََّ مِنْهُمْ قسِ ِ وَّ  

Hal itu karena di antara mereka terdapat para pendeta dan rahib, juga karena 
mereka tidak menyombongkan diri. QS. Al-Maidah: 82 

Ayat ini membahas kaum Yahudi yang paling memusuhi Islam dan kaum 

Nasrani yang paling dekat persaudaraannya dengan muslim. Salah satu sebab kaum 

 
146 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, …, Jilid 16, Hlm 638 
147 Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, …, Jilid 5, Hlm 376 
148 Muhammad Fuad Abd Al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahros Li Alfaẓi Al-Qur’an Al-

Karim, Kairo: Dar Al-Hadiṡ, 2018, Hlm  
149 Abu Husayn Ibn Faris Ibn Zakariya, Mu’jam Maqayis Al-Lughoh, ..., Jilid 2, Hlm 

153-154 
150 Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, …, 

Hlm 669 
151Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, …, Hlm 424  



47 

 

Nasrani dekat dengan orang yang beriman karena mereka tidak sombong terhadap 

kebenaran dan berperilaku tawāḍu’ kepada sesama manusia.152 

Berbeda dengan penafsiran tersebut, Al-Qusyairi menjelaskan bahwa jika 

kaum Nasrani dekat dengan orang yang beriman, maka, menjadi ahlu al-haq. Di ayat 

ini, tidak disebutkan bahwa kata la yastakbirun bermakna Tawāḍu’.153 Begitupun Al-

Jailani mengartikan la yastakbirun sebagai peringatan untuk tidak sombong dengan 

kemenangan dan kecintaan yang diterima oleh kaum Nasrani.154 

i. La Ta’lu (Tidak Sombong) 

Derivasi term ta’lu dan nya disebutkan 70 kali dalam Al-Qur’an, dengan 

bentuk kata kerja 17 kali dan isim 53 kali.155 Term ini terambil dari term  ْعل  yang 

artinya tinggi, antonim dari kata سفلى. ‘alaa berarti keagungan dan kesombongan.156 

Term ini dapat diartikan pula sombong dan angkuh.157 Arti tersebut berada dalam 

ayat berikut,  

خِرَةُ نَجْعلَهَُا   ارُ الْاٰ ا فِى الْاَرْضِ وَلَا فسََادًاۗ وَالْعاَقِبةَُ لِلْمُتَّقِيْنَ تلِْكَ الدَّ لِلَّذِيْنَ لَا يرُِيْدُوْنَ عُلوًُّ  

Negeri akhirat itu Kami jadikan untuk orang-orang yang tidak 
menyombongkan diri dan tidak berbuat kerusakan di bumi. Kesudahan (yang 
baik, yakni surga) itu (disediakan) bagi orang-orang yang bertakwa. (Q.S. Al-
Qasas: 83) 

Makna la yuriduna ‘uluwwan fi al-arḍ, mereka tidak besikap sombong dan 

merasa unggul serta tidak berjalan lalai, karena sempurnanya pemahaman dan 

keluasan ilmunya.158  

Dalam ayat lain, ditemukan term alla ta’lu, 

 
ࣖ
 الاَّ تعَْلوُْا عَلَيَّ وَأتْوُْنِيْ مُسْلِمِيْنَ

Janganlah engkau berlaku sombong terhadapku dan datanglah kepadaku 
sebagai orang-orang yang berserah diri. (Q.S. An-Naml: 31) 

 
152 Sulaiman Bin Ibrohim Al-Lahim, Aunu Ar-Rohman Fi Tafsir Al-Qur’an, … Jilid 7, 

Hlm 570. Perilaku Tawāḍu’ Merupakan Sebab Terbesar Diterimanya Kebenaran Oleh 

Seseorang. Dan Kebalikannya, Sombong Menjadi Penyebab Utama Dari Ditolaknya Suatu 

Kebenaran. 
153 Abu Al-Qasim Al-Qusyairi, Lathaif Al-Isyarah, Jilid 1, Hlm 443 
154 Abdu Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 1, Hlm 462 
155 Muhammad Fuad Abd Al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahros Li Alfaẓi Al-Qur’an Al-

Karim, Kairo: Dar Al-Hadiṡ, 2018, Hlm 588 
156 Abu Husayn Ibn Faris Ibn Zakariya, Mu’jam Maqayis Al-Lughoh, ..., Jilid 4, Hlm 

113 
157 Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, …, 

Hlm 527 
158 Abdu Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 4, Hlm 207 



48 

 

Dalam konteks ayat tersebut, bermakna janganlah meninggikan kedudukan 

lebih tinggi daripada kedudukanku dan meninggikan kedudukan dari semestinya 

termasuk dalam kesombongan.159  

j. La Tamsyi Maraḥa (Tidak Berjalan Dengan Sombong) 

Kata kunci dari kalimat ini adalah maraḥa. derivasi term maraḥa disebutkan 3 

kali dalam 3 ayat berbeda dalam Al-Qur’an, dengan bentuk fi’il 1 kali dan isim 2 

kali.160 Term tersebut bermakna sombong, arti asal kata tersebut adalah kesenangan 

yang besar dan teramat sangat.161 Maraḥa juga berarti bersukaria dan berjalan dengan 

sikap sombong.162 Sehingga, ayat ini berisi larangan kepada seseorang untuk berjalan 

di bumi ini dengan kesenangan yang teramat sangat seakan-akan hanya dia yang 

mempunyai rasa itu. Terdapat beberapa ayat yang ditemukan term maraḥa, Allah 

berfirman; 

 وَلَا تمَْشِ فِى الْاَرْضِ مَرَحًاِۚ انَِّكَ لَنْ تخَْرِقَ الْاَرْضَ وَلَنْ تبَْلغَُ الْجِبَالَ طُوْلاً 

Janganlah engkau berjalan di bumi ini dengan sombong karena sesungguhnya 
engkau tidak akan dapat menembus bumi dan tidak akan mampu menjulang 
setinggi gunung. (QS. Al-Isra: 37) 

Term maraḥa berarti orang yang bersikap membanggakan diri, sombong dan 

angkuh. Karena orang yang membanggakan diri dan sombong menyangka bahwa 

dirinya lebih utama daripada selainnya. Maka, orang tersebut akan memastikan dan 

menjamin bahwa apa yang dibanggakan dan disombongkan harus terjadi selamanya. 

Padahal hukum Allah dalam menjadikan setiap apa yang dapat dibanggakan oleh 

manusia adalah pemberian dari-Nya, bukan sesuatu yang asli dari diri manusia itu 

sendiri. Karena setiap apa yang ada dalam diri manusia itu berawal dari ketiadaan 

kemudian menjadi ada. Untuk itu, bersikap tawaḍu’ merupakan sikap yang pantas 

dilakukan oleh manusia.163 Menurut Al-Jailani makna  ayat ini adalah, dalam 

menyeimbangkan ketauhidan dan pengetahuan perlu mengatur diri untuk bertawaḍu’ 

serta khushu’. Maka, janganlah berjalan di bumi dengan sikap sombong dan arogan, 

karena manusia tidak akan pernah bisa menandingi kuasa Allah.164  

Dalam ayat lain disebutkan, 

رْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تمَْشِ فِى الْاَرْضِ مَرَحًاۗ اِنَّ  َ لَا يحُِبُّ كُلَّ مُخْتاَلٍ فَخُوْرٍِۚ وَلَا تصَُع ِ اللّّٰٰ  

 
159 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, …, Hlm 347 
160 Muhammad Fuad Abd Al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahros Li Alfaẓi Al-Qur’an Al-

Karim, Kairo: Dar Al-Hadiṡ, 2018, Hlm 755 
161 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, …, Hlm 468 
162 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, …, 

Hlm 1323 
163 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, …, Jilid 11, Hlm 153 
164 Abdu Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 3, Hlm 122 



49 

 

Janganlah memalingkan wajahmu dari manusia (karena sombong) dan 
janganlah berjalan di bumi ini dengan angkuh. Sesungguhnya Allah tidak 
menyukai setiap orang yang sombong lagi sangat membanggakan diri. (QS. 
Luqman: 18) 

Menurut Sha’rawi, term maraḥa berarti sombong, berjalan berjingkrak dan 

angkuh. Berjalan diperbolehkan, tetapi perlu sikap khusus, yaitu berjalan dengan 

lurus (sesuai jalannya) dan lemah lembut. Umar Ra, pernah melihat seseorang yang 

berjalan dengan cara yang dapat menyebabkan kematian. Kemudian Umar 

menegurnya, “mengapa kamu berjalan dengan cara berjalan yang dapat membuatmu 

mati? Padahal Allah memberimu kesehatan, tinggalkan hal itu untuk masa tuamu.” 

Di lain waktu, Umar melihat seseorang berjalan dengan cara shaṭar, yaitu memotong 

jalan. Kemudia Umar menegurnya untuk tidak berjalan dengan melompat-lompat, 

berlari maupun berjalan terlalu cepat. Maka, yang diminta adalah berjalan dengan 

cara yang lurus dan sederhana.165 Term maraḥa dalam ayat ini berarti rasa bahagia 

dan gembira karena memiliki sesuatu yang binasa atau tidak kekal yang membuat 

seseorang membanggakan diri.166 

k. Khushu’ (Tunduk dan Rendah Hati) 

Derivasi term khushu’ disebutkan 17 kali dalam Al-Qur’an, dengan bentuk kata 

kerja 2 kali dan isim 15 kali. Term ini terambil dari term khusyu’ berarti tunduk, 

merendah serta menyerah, pemaknaan ini sama dengan term ḍara’ah. Hanya saja 

khusyu’ digunakan pada bentuk penyerahan dengan anggota tubuh, sedangkan 

ḍara’ah digunakan untuk penyerahan dengan hati.167 Allah berfirman, 

 ِ ِ وَمَآْ انُْزِلَ الِيَْكُمْ وَمَآْ انُْزِلَ اِليَْهِمْ خٰشِعِيْنَ لِِّّٰ ِ ثمََناً قلَِيْلًْ ۗ  وَاِنَّ مِنْ اهَْلِ الْكِتٰبِ لَمَنْ يُّؤْمِنُ باِلِّّٰ  ْۙ لَا يشَْترَُوْنَ باِٰيٰتِ اللّّٰٰ
ىِٕكَ لَهُمْ اجَْرُهُ 

ٰۤ
َ سَرِيْعُ الْحِسَابِ  اوُلٰ  مْ عِنْدَ رَب ِهِمْ ۗ اِنَّ اللّّٰٰ

Sesungguhnya di antara Ahlulkitab ada yang beriman kepada Allah dan pada 
apa yang diturunkan kepada kamu dan yang diturunkan kepada mereka. 
Mereka berendah hati kepada Allah dan tidak menukarkan ayat-ayat Allah 
dengan harga murah. Mereka itu memperoleh pahala di sisi Tuhannya. 
Sesungguhnya Allah Maha Cepat perhitungan-Nya. (QS. Ali Imron: 199) 

Arti term khusyu’ yaitu tunduk dan berendah hati.168 Sebab turun ayat ini, yaitu 

berita kematian An-Najasyi. Nabi Muhammad memberi perintah kepada sahabat 

Nabi untuk menshalatinya. Kemudian, mereka bertanya, apakah boleh kami 

menshalati budak habasyi? lalu turun ayat ini.169 Ayat ini membahas bahwa ada ahl 

 
165 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, …, Jilid 14, Hlm 77 
166 Abdu Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 4, Hlm 312 
167 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, …, Hlm 197 
168 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 2, Hlm 551 
169 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 2, Hlm 552 



50 

 

kitab, orang Yahudi dan Nasrani, yang secara benar dan tulus beriman kepada Allah 

serta kepada semua kitab suci yang Allah turunkan. Mereka disifati dengan 

khasyi’ina lillah, yaitu tunduk, patuh dan rendah hati kepada Allah Yang Maha Esa. 

Menurut Sebagian ulama, seperti dikutip Quraish Shihab, yang dimaksud ahl kitab 

adalah mereka yang belum secara terang-terangan memeluk agama Islam. Hal ini 

dapat dipahami dari penyebutan ahl kitab, jika mereka sudah masuk Islam, mengapa 

masih menggunakan redaksi ahl kitab.170 Kalimat ini dimaknai oleh Hamka, bahwa 

ahl kitab menjadi muslim yang sebenar-benarnya, ibadah kepada Allah menurut 

agama Islam, bukan hanya Islam di mulut saja.171  

l. Khuḍu’ (Tunduk) 

Derivasi term khuḍu’ disebutkan 2 kali dalam Al-Qur’an, dengan bentuk kata 

kerja 1 kali dan isim 1 kali. Term ini berasal dari kata khaḍa’a yang berarti khusyu’.172 

Allah berfirman, 

ءِ اٰيةًَ فظََلَّتْ اعَْناَقهُُمْ لَهَا خٰضِعِيْنَ   نَ السَّمَاٰۤ لْ عَليَْهِمْ م ِ  اِنْ نَّشَأْ ننَُز ِ

Jika berkehendak, niscaya Kami turunkan bukti (mukjizat) kepada mereka dari 
langit sehingga tengkuk mereka selalu tunduk kepadanya. (QS. Asy-Syu’ara: 
4) 

Term ini juga dimaknai dengan rendah hati, patuh pada iman dengan paksaan, 

tidak dengan pilihan.173 Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu, jika Allah 

mengehndaki, Allah akan menurunkan suatu mukjizat yang memaksa mereka 

tertunduk hina dan patuh.174  

Dalam Al-Mu’jam Al-Maudu’i Liayat Al-Qur’an, disebutkan satu ayat secara 

utuh yang secara implsit bermakna tawāḍu’, yaitu, 

لَا رَشَدًا   ا وَّ  قلُْ انِ ِيْ لَآْ امَْلِكُ لَكُمْ ضَرًّ

Katakanlah, “Sesungguhnya aku tidak mampu (menolak) mudarat dan tidak 

(pula mampu mendatangkan) kebaikan kepadamu.” QS. Al-Jin: 21 

Dalam ayat ini tidak ditemukan term yang secara implisit bermakna tawāḍu’. 

Namun, ada 2 kata yang bisa ditelisik lebih jauh. 

1) Ḍarran, dasarnya adalah huruf ḍad dan ro’ berarti keadaan buruk baik jiwa, raga 

dan kondisi dirinya. Bisa juga kebalikan dari kesenangan atau kebahagiaan, 

 
170 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, …, Vol 2, Hlm 320-321 
171 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, …, Jilid 2, Hlm 1047 
172 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, …, Hlm 200 
173 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-

Qur’an, ..., Jilid 16, Hlm 12 
174 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 10, Hlm 131 



51 

 

yaitu kesusahan atau bencana,175 dan lawan kata dari manfaat.176 Ḍarr juga 

berarti bahaya, kerugian serta kesulitan.177 

2) Rosyada, bermakna dasar istiqomah dalam suatu jalan yang benar. Kata ar-rasy 

dan ar-rusy berarti lawan kata al-ghayy.178 Ar-rusyd berarti petunjuk, lawan kata 

dari al-ghayy berarti kesesatan. Ar-Rusyd digunakan dalam konteks duniawi dan 

akhirat, sedangkan ar-rasyd dalam perkara akhirat saja.179 Ar-Rusyd diartikan 

juga sebagai akal pikiran, kebenaran, keinsyafan dan kesadaran.180 

Dalam konteks ayat ini, Nabi Muhammad SAW tidak dapat memberikan 

keburukan dan petunjuk bagi seseorang, karena hanya Allah yang dapat memberikan 

kedua hal tersebut. 

C. Antara Tawāḍu’ dan Takabbur 

Untuk memperoleh gambaran lebih komperhensif tentang tawāḍu’, perlu 

dikemukakan dalam beberapa ayat term lawan kata dari tawāḍu’, yaitu takabbur. 

Takabbur diambil kata kabura yakbaru yang berarti besar. Secara literal kata ini 

bermakna menjadi tua, besar dan menjadi berat,181 akan lahir berbagai derivasi yang 

maknanya beragam, seperti besar, tua, tambah, memberatkan, melawan, membantah, 

sombong, congkak, dosa besar, keagungan, kemuliaan, kufur, syirik dan 

pemimpin.182 Kesombongan adalah melihat diri sendiri lebih tinggi dari kebenaran 

dan makhluk. Orang yang sombong melihat diri sendiri lebih baik dari manusia lain. 

Kesombongan mempunyai sesuatu yang membahayakan, a). Kesombongan adalah 

dosa pertama yang dilakukan oleh Iblis, Iblis menolak untuk sujud kepada Adam 

karena kesombongannya. b). Kesombongan dekat dengan kekufuran, Allah sering 

menyandingkan antara kesombongan dan kekufuran dalam Al-Qur'an. c). 

 
175 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, …, Hlm 296 
176 Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, …, 

Hlm 447. Arti Term Ini Sama Dengan Apa Yang Diartikan Oleh Abu Husayn Ibn Faris Ibn 

Zakariya Dalam Karyanya. Lihat Juga Abu Husayn Ibn Faris Ibn Zakariya, Mu’jam Maqayis 

Al-Lughoh, ..., Jilid 3, Hlm 360. 
177 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, …, 

Hlm 818-819 
178 Abu Husayn Ibn Faris Ibn Zakariya, Mu’jam Maqayis Al-Lughoh, ..., Jilid 2, Hlm 

398. Pemaknaan Term Ini Sama Seperti Yang Diartikan Oleh Louis Ma'luf Al-Yassu'i Dalam 

Karyanya. Lihat Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, 

…, Hlm 261 
179 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, …, Hlm 202 
180 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, …, 

Hlm 499 
181 Abu Husayn Ibn Faris Ibn Zakariya, Mu’jam Maqayis Al-Lughoh, Beirut: Dar Al-

Fikr, 1979, Jilid 5, Hlm 153-154 
182 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, 

Surabaya: Pustaka Progessf, 2002, Hlm 1183-1184 



52 

 

Kesombongan menghalangi dari ajaran agama Allah, mereka yang sombong tidak 

dapat melihat kebenaran karena kesombongannya.183 

Takkabur dan derivasinya disebut sebanyak 161 kali dalam Al-Qur’an.184 

Selian itu, terdapat beberapa term dalam Al-Qur’an yang dimaknai sebagai sombong, 

seperti mukhtal, maraha, jabbaran, ‘alun, ta’lu, uluw, asyir, ‘izzah, hamiyyah, ‘utuw, 

dan yatamaththa.185 

Beberapa ayat takabbur dan pembahasannya, seperti QS. Al-Qiyamah: 33 

yang menyebutkan bahwa sombong merupakan salah satu sifat Abu Jahal. Kata 

yatamaththa dalam ayat ini dimaknai sombong, karena Abu Jahal sebagai pemimpin 

dari kaum musyrik Mekkah menentang dakwah Nabi Muhammad dan tidak mau 

membenarkan kitab Allah serta tidak mau bersholawat kepada Nabi Muhammad.186 

QS. Al-Muddassir: 23, ayat ini ditujukan kepada Walid bin Mughiroh yang kufur dan 

melakukan pembangkangan terhadap Al-Qur’an. Walaupun di hati kecilnya ia 

mengimani kebenaran ajaran Nabi Muhammad, namun lisannya mendustakan demi 

menyenangkan hawa nafsunya dalam kepemimpinan dan kedudukan.187 QS. Al-

Munafiqun: 5, ayat yang meunjukkan sombong merupakan sifat orang munafik. 

Dalam ayat ini, ketika orang-orang munafik diajak untuk menghadap kepada Nabi 

Muhammad dengan memintakan ampun atas dosa-dosa yang telah lakukan, mereka 

menolak mentah-mentah dan enggan beriman serta memalingkan muka mereka 

dengan angkuh serta sombong.188 QS. Nuh: 7, membahas keingkaran dan 

kesombongan kaum Nabi Nuh ketika Nabi Nuh menyeru mereka untuk beriman 

kepada Allah dengan maksud agar Allah mengampuni mereka. Namun, mereka 

menutup telinga mereka dan menutupkan baju ke muka mereka supaya tidak 

mendengar serta melihat ajakan beriman kepada Allah. Inilah sikap ingkar dan 

sombong kaum Nabi Nuh.189 

QS. Al-Ahqof: 10, berisi sifat orang musyrik quraisy yang mengingkari dan 

mendustakan Al-Qur’an. Padahal terdapat saksi dari Bani Israil, yang mengakui 

kebenaran Al-Qur’an, yaitu Abdullah bin Salam, mengakui bahwa Al-Qur’an 

sungguh-sungguh dari Allah. Oleh sebab keingkaran serta kesombongan mereka, 

 
183 Tawadu Fi Doui Al-Quran Wa As-Sunnah 
184 Muhammad Fuad Abd Al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahros Li Alfadz Al-Qur’an, 

Mesir: Dar Al-Kutub Al-Misriyah, 1945, Hlm 588-581 
185 Pencarian Dilakukan Dengan Memasukkan Kata Sombong, Kesombongan Dan 

Menyombongkan Diri. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Qur’an Kemenag, 2016, 

Aplikasi Android Versi 2.4 Rc2. 
186 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, …, Jilid 10, Hlm 7772 
187 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 15, Hlm 233 
188 Lihat Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, …, Jilid 5, Hlm 206 
189 Https://Quran.Nu.Or.Id/Nuh/7 



53 

 

Allah tidak akan memberi mereka hidayah karena mereka zalim dan menganiaya diri 

mereka sendiri.190 QS. Al-A’rof: 88, kaum Madyan dalam ayat ini bersikap sombong 

terhadap Nabi Syu’aib, dimana mereka tidak mau menerima ajakan Nabi Syu’aib. 

Bahkan, karena merasa kekuasaan negeri di tangan mereka, mereka memberi pilihan 

kepada Nabi Syu’aib dan pengikutnya untuk keluar dari desa atau menjadi pengikut 

dari agama nenek moyang.191 QS. Al-Isra: 37, ayat ini menjelaskan larangan berjalan 

dengan sombong, angkuh serta congkak, maka Allah akan membalasan dengan 

sesuatu yang bertentangan dengan keinginan orang yang sombong. Dalam ayat ini, 

mereka yang sombong mendapat ejekan, yaitu, orang yang sombong mustahil bisa 

menembus keras serta dalamnya bumi, serta tidak bisa mencapai ketinggian setinggi 

puncak gunung.192 QS. Al-A’rof: 133, ayat yang menjelaskan Fir’aun dan kaumnya 

yang diberi siksaan berupa diturunkannya topan atau air bah yang menghanyutkan 

segala sesuatuatau hujan yang membinasakan apa yang ditimpanya. Kemudian Allah 

mengirimkan belalang dan kutu yang menjadi hama tanaman serta merusaknya. 

Selanjutnya dikirimkan kepada mereka katak-katak yang memenuhi tempat, makan 

dan hidangan. Dan dikirimkan juga darah yang menjadikan sumur dan sungai tidak 

layak digunakan. Siksaan ini diturunkan karena mereka durhaka dari ajaran dan 

mukjizat Nabi Musa.193 

QS. An-Naml: 31, Nabi Sulaiman membalas surat Ratu Saba’ dengan 

basmalah dan ancaman untuk tidak sombong dan angkuh kepadanya.194 QS. Al-Isra: 

4, dalam ayat ini Bani Israil dijelaskan akan membuat kerusakan di bumi dua kali. 

Allah memberi mereka karunia dengan dibebaskan dari perbudakan Fir’aun di Mesir, 

namun mereka tidak bertambah taat kepada Allah, justru mereka sombong terhadap 

semua bangsa dengan menganggap bangsa lain rendah dan menyatakan mereka lah 

kaum yang dipilih Tuhan.195 QS. Al-Baqarah: 34, Iblis menolak sujud terhadap Nabi 

Adam as. dengan angkuh dan merasa mereka lebih tinggi serta merendahkan manusia 

pertama. Iblis yang memasukkan dirinnya ke dalam kelompok malaikat, sehingga 

tercakup dalam perintah Allah terhadap semua malaikat untuk bersujud kepada Nabi 

Adam as.196 QS. An-Nisa: 173, ayat yang menerangkan Allah akan memberi siksaan 

 
190 Sulaiman Bin Ibrohim Al-Lahim, Aunu Ar-Rohman Fi Tafsir Al-Qur’an, … Jilid 

20, Hlm 184 
191 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, …, Jilid 4, Hlm 2447 
192 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 8, Hm 92. 
193 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, 

Tangerang Selatan, Lentera Hati, 2000, Vol 5, Hlm 221-222 
194 Sulaimin Bin Ibrahim Bin Abdullah Al-Lahim, Aunu Rahman Fi Tafsir …,3 Jilid 

16, Hlm 174. 
195 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, …, Jilid 6, Hlm 4015 
196 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, …, 

Vol 1, Hlm 152 



54 

 

bagi orang yang sombong, angkuh, enggan dan tidak mau menyembah Allah SWT. 

Mereka mendapat siksa yang menyakitkan serta tidak ada seseorang yang dapat 

menolong serta menyelamatkan mereka.197 

Berdasarkan keterangan tersebut, takabbur membahas terkait risalah yang 

dibawa Nabi-Nabi kepada kaumnya, tidak diterima dan mereka itu menyombongkan 

diri ketika melihat dan mendengar risalah tersebut. Sombong bukan hanya tentang 

perilaku keseharian manusia dalam bersosialisasi kepada manusia lain. Maka, 

tawāḍu’ juga membahas hal yang berkaitan dengan hubungan kepada Allah dan 

perintah-perintah-Nya serta hubungan antar sesama manusia dalam sosial 

masyarakat. 

Tawāḍu’ sebagai sikap rendah hati yang tercermin dalam perilaku seorang 

hamba, tidak hanya diakui sebagai akhlak yang mulia dalam al-Qur’an dan sabda 

Nabi, tetapi juga diangkat sebagai sifat yang paling dicintai oleh Allah Swt. dalam 

ajaran Islam. Sikap tawāḍu’ bukan hanya berfungsi sebagai etika sosial, tetapi juga 

sebagai indikator kedalaman iman seseorang, dan merupakan bagian dari jalan dalam 

mencapai taqarrub ila Allah, memperoleh riḍa-Nya, serta meraih kemuliaan di dunia 

dan akhirat. Oleh karena itu, pemahaman tentang keutamaan tawāḍu’ sangat penting 

untuk menilai bagaimana nilai kerendahan hati ini berperan dalam kehidupan 

spiritual seorang Muslim. Tawāḍu’ (kerendahan hati) merupakan salah satu akhlak 

terpuji yang secara konsisten ditekankan dalam ajaran Islam. Tidak hanya disebutkan 

di al-Qur’an dan al-Sunnah, tawāḍu’ juga ditelaah secara luas di karya-karya ulama 

klasik maupun kontemporer, yang menunjukkan bahwa sifat ini adalah kunci dari 

kemuliaan, diterimanya amal, dan kebahagiaan hidup di dunia serta akhirat. 

Pertama, tawāḍu’ adalah sebab ditinggikannya derajat seseorang oleh Allah 

Swt. Semakin seseorang merendahkan diri, semakin Allah mengangkat derajatnya.198 

Dalam banyak riwayat disebutkan bahwa tidaklah seseorang bertawāḍu’ terhadap 

Allah kecuali Allah akan menaikkan derajatnya dalam dunia dan akhirat.199 Kedua, 

tawāḍu’ adalah ciri orang beriman dan penghuni surga. Nabi Saw, menyebutkan 

bahwa penghuni surga adalah orang-orang yang bersikap rendah hati dan tidak 

menyombongkan diri.200 Ketiga, tawāḍu’ adalah sebab turunnya cinta dan 

penghormatan dari manusia. Sikap rendah hati membuat seseorang mudah diterima, 

 
197 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 3, Hm 381 
198 Salim Bin Abdul Hilali, At-Tawāḍu’ Fi Dau’i Al-Qur’an Wa As-Sunnah Ash-

Shohihah, Kairo: Dar Ibnu Affan, 2001, Hlm 24 
199 Al-Miṣrī Al-Salafī, Al-Tawāḍḥu, Hal. 12; Aḥmad Ibn Muḥammad Ibn Ḥusayn 

Rafī’, Ātsar Al-Tawāḍḥu Fī Al-Fiqh Al-Islāmī, Hal. 199; Tawadhu Dan Sombong Dalam Al-

Qur’an Dan Sunnah, Hal. 7. 
200 Aḥmad Ibn Muḥammad Ibn Ḥusayn Rafī’, Ātsar Al-Tawāḍḥu Fī Al-Fiqh Al-Islāmī, 

Hal. 200; Tawadhu Dan Sombong Dalam Al-Qur’an Dan Sunnah, Hal. 10. 



55 

 

disukai, dan dihormati oleh orang lain201 serta menghilangkan dendam dan 

permusuhan.202 Keempat, tawāḍu’ adalah bentuk ibadah yang menunjukkan 

ketundukan batin kepada Allah Swt., bukan sekadar ekspresi sosial, melainkan 

pengakuan atas keagungan-Nya dan kehinaan diri.203 Kelima, tawāḍu’ merupakan 

sifat Nabi, salaf, dan Ulama. Nabi Muḥammad Saw., dikenal sebagai pribadi yang 

sangat tawāḍu’, duduk bersama fakir miskin dan hidup sederhana. Para sahabat dan 

salaf seperti ‘Umar ibn al-Khaṭṭāb, Aṭā’ ibn Abī Rabāḥ, dan Imam Aḥmad juga 

dikenal sangat tawāḍu’.204 Keenam, tawāḍu’ menumbuhkan ukhuwah dan 

menghapuskan sifat dengki, benci, dan permusuhan dalam masyarakat. Dengan 

kerendahan hati, hubungan antarmanusia menjadi lebih damai dan penuh kasih 

sayang.205 Ketujuh, tawāḍu’ menjadi tanda kesempurnaan iman dan kunci 

diterimanya amal. Ulama seperti al-Nawawī menegaskan bahwa orang yang 

sempurna imannya akan selalu merasa rendah di hadapan Allah dan sesama.206 

Kerendahan hati membuka pintu hikmah dan ilmu.207 Dengan demikian, penjelasan 

di atas menunjukkan bahwa tawāḍu’ adalah sifat dasar yang melahirkan banyak 

kebaikan. Ia bukan hanya indikator keimanan yang kokoh, tetapi juga faktor penting 

dalam membentuk masyarakat yang penuh kasih, terhormat, dan damai. 

 
201 Al-Miṣrī Al-Salafī, Al-Tawāḍḥu, Hal. 5; Tawadhu Dan Sombong Dalam Al-Qur’an 

Dan Sunnah, Hal. 7. 
202 Salim Bin Abdul Hilali, At-Tawāḍu’ Fi Dau’i Al-Qur’an Wa As-Sunnah Ash-

Shohihah, Kairo: Dar Ibnu Affan, 2001, Hlm 26 
203 Al-Miṣrī Al-Salafī, Al-Tawāḍḥu, Hal. 16. 
204 Aḥmad Ibn Muḥammad Ibn Ḥusayn Rafī’, Ātsar Al-Tawāḍḥu Fī Al-Fiqh Al-Islāmī, 

Hal. 204–205; Tawadhu Dan Sombong Dalam Al-Qur’an Dan Sunnah, Hal. 7–8. 
205 Al-Miṣrī Al-Salafī, Al-Tawāḍḥu, Hal. 5; Tawadhu Dan Sombong Dalam Al-Qur’an 

Dan Sunnah, Hlm 9. 
206 Tawadhu Dan Sombong Dalam Al-Qur’an Dan Sunnah, Hal. 10. 
207 Salim Bin Abdul Hilali, At-Tawāḍu’ Fi Dau’i Al-Qur’an Wa As-Sunnah Ash-

Shohihah, Kairo: Dar Ibnu Affan, 2001, Hlm 25 



BAB III 

TIPOLOGI PERILAKU TAWĀḌU’ MENURUT AL-QUR’AN 

 

Tawāḍu’ atau kerendahan hati merupakan nilai moral yang ditekankan di 

ajaran agama Islam. Sebagai bagian dari akhlak mulia, tawāḍu’' tercermin dalam 

sikap rendah hati yang bukan sekedar diarahkan terhadap Allah, namun juga terhadap 

manusia dan seluruh ciptaan-Nya. Dalam Al-Qur'an, konsep tawāḍu’' diungkapkan 

melalui berbagai kata dan term, yang menggambarkan berbagai aspek perilaku 

manusia yang penuh penghormatan dan kelembutan. Karenanya, perlu untuk 

mengetahui tipologi perilaku tawāḍu’' yang ditemukan di Al-Qur'an sebagai landasan 

dalam penerapan ajaran dalam kehidupan keseharian. Tipologi perilaku tawāḍu’ di 

Al-Qur'an mengulas berbagai term yang menggambarkan sikap tawāḍu’' dalam Al-

Qur'an. Seperti mukhbit, taḍarru', ażillah, khifd, hauna, ruḥama, dan lainnya, 

menunjukkan bagaimana perilaku tawāḍu’' tercermin dalam hubungan seseorang 

dengan Allah, sesama manusia, dan alam. 

A. Tawāḍu’ Kepada Pencipta (Allah) 

Tawāḍu’ kepada Allah merupakan wujud kerendahan hati yang tidak hanya 

tampak dalam gerak fisik, tetapi lebih pada pengakuan batin bahwa segala 

kepemilikan—kekayaan, ilmu, maupun kekuatan—adalah anugerah-Nya. Kesadaran 

ini menegaskan keterbatasan manusia dan ketergantungan total kepada Sang 

Pencipta, sehingga setiap keberhasilan harus disyukuri sebagai titipan Ilahi. Konsep 

ini menekankan bahwa kesombongan merupakan hambatan spiritual yang hanya 

dapat diatasi dengan memohon petunjuk dan ampunan dari Allah. Tawāḍu’ menjadi 

kunci bagi individu untuk senantiasa rendah hati dalam berbagai aspek kehidupan, 

menjadikannya sebagai pondasi utama dalam membangun hubungan yang harmonis 

dengan sesama dan Allah SWT.1 

Dalam dunia pendidikan Islam, tawāḍu’ menjadi salah satu prinsip utama 

dalam pembentukan karakter. Studi Fauziah dan Mahpudz menunjukkan bahwa 

ajaran tawāḍu’ yang berlandaskan Al-Qur’an berperan dalam membentuk generasi 

yang beriman serta mampu menghadapi tantangan gaya hidup modern yang sering 

kali mendorong kesombongan. Nilai ini telah diintegrasikan dalam kurikulum 

pesantren dan lembaga pendidikan Islam lainnya, bukan sekedar fokus pada transfer 

ilmu, namun juga pembentukan karakter berbasis spiritual serta moral. Sikap tawāḍu’ 

 
1 Fauziah Dan Mahpudz, Pembentukan Karakter Rendah Hati Peserta Didik Dalam 

Al-Qur’an Surah Al-Furqan 63-64 Kajian Ilmu Pendidikan Islam, (2022), Hlm 122-129, 

Doi:10.37968/Masagi.V1i1.226. 



53 

 

juga mendorong individu untuk menyadari bahwa keberhasilan duniawi adalah 

amanah yang harus dikelola dengan rasa syukur, sekaligus menjadi pedoman dalam 

membangun etika sosial yang inklusif dan harmonis. Dengan demikian, tawāḍu’ 

tidak hanya memperkuat hubungan vertikal dengan Allah, tetapi juga menjadi 

landasan dalam interaksi sosial yang mencerminkan penghormatan terhadap sesama 

dan rasa syukur atas karunia-Nya.2 

Dalam perspektif keimanan, tawāḍu’ mencerminkan kesadaran mendalam 

akan keterbatasan manusia dan ketergantungan sepenuhnya kepada Allah SWT. 

Sikap ini mengajarkan bahwa kehormatan sejati tidak ditentukan oleh status sosial, 

melainkan oleh ketakwaan, sebagaimana ditegaskan dalam Surah Al-Hujurat ayat 

13.3 Dengan memahami tawāḍu’, individu diajak untuk menjauhi kesombongan dan 

mengedepankan penghormatan terhadap sesama, tanpa memandang latar belakang 

atau kedudukan duniawi. Selain itu, tawāḍu’ juga menuntun seseorang untuk 

menjalankan ibadah dengan penuh ketulusan, tanpa mengharapkan pengakuan atau 

pujian dari orang lain. Menurut Maryam, pendidikan agama Islam menekankan 

pentingnya keikhlasan dalam beribadah, yang mencerminkan hubungan spiritual 

yang erat dengan Allah SWT. Karena, setiap ibadah bukan sekedar rutinitas fisik, 

namun juga ekspresi ketundukan hati yang memberi kekuatan spiritual bagi individu 

dalam menghadapi berbagai tantangan hidup. Kepercayaan terhadap takdir sebagai 

bagian dari rencana terbaik Allah juga menjadi inti dari sikap tawāḍu’, membentuk 

pribadi yang senantiasa bersyukur dan menerima ketentuan-Nya dengan hati yang 

lapang.4 

Pendidikan Islam memiliki peran penting dalam menanamkan nilai tawāḍu’, 

terutama melalui lingkungan keluarga. Menurut Supriandi et al., keluarga merupakan 

fondasi utama dalam membentuk karakter anak, termasuk sikap rendah hati, saling 

menghormati, serta kesadaran bahwa segala sesuatu adalah karunia Allah.5 

Pembelajaran tentang tawāḍu’ juga telah terintegrasi dalam kurikulum pesantren dan 

lembaga pendidikan Islam lainnya, yang menekankan pembentukan karakter berbasis 

spiritual dan moral. Dengan demikian, tawāḍu’ bukan sekedar membentuk kaitan 

antara manusia dan Pencipta, namun juga menjadi landasan etika sosial yang 

 
2 Rahmatullah, Humility Education For Santri Through Learning "Kitab Akhlakul 

Banin" At Islamic Boarding Schools, Qalamuna Jurnal Pendidikan Sosial Dan Agama (2023), 

Hlm 35-48, Doi:10.37680/Qalamuna.V15i1.2150. 
3 Fauzi, Konsep Etika Bermasyarakat Dalam Al-Qur'an Perspektif Surat Al-Hujurat 

Ayat 13 Dan Relevansinya Di Era Digital, Jurnal Pendidikan Indonesia (2024), Hlm 902-919, 

Doi:10.59141/Japendi.V5i10.5641 
4 Maryam, Pendidikan Agama Islam Dalam Persepektif Al-Quran, At-Talim Jurnal 

Pendidikan (2019), 79-96, Doi:10.36835/Attalim.V5i1.67. 
5 Supriandi Et Al, Peran Keluarga Dalam Pendidikan Islam Guna Membentuk 

Generasi Islam Yang Berkualitas Di Jawa Tengah, Jurnal Pendidikan West Science (2023) 

Doi:10.58812/Jpdws.V1i10.726 



54 

 

harmonis dan inklusif. Sikap ini mengajarkan bahwa keberhasilan duniawi hanyalah 

titipan yang harus dijaga dengan penuh rasa syukur, serta mendorong interaksi sosial 

yang penuh penghormatan dan kesadaran akan kebesaran Allah SWT.6 

Tawāḍu’ kepada Allah merupakan kewajiban7 dan tawāḍu’ dapat dilihat dari 

seseorang dengan sikap tunduk serta patuh pada perintah-Nya, Allah berfirman, 

ىِٕكَ اصَْحٰبُ الْجَنَّةِِۚ همُْ فيِْهَ 
ٰۤ
ا الِٰى رَب ِهِمْْۙ اوُلٰ لِحٰتِ وَاخَْبَتوُْْٓ  ا خٰلِدُوْنَ  اِنَّ الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا وَعَمِلوُا الصّٰ

Sesungguhnya orang-orang yang beriman dan beramal saleh serta 
merendahkan diri kepada Tuhan, mereka itulah para penghuni surga. Mereka 
kekal di dalamnya. (QS. Hud: 23) 

Ayat ini secara jelas menggambarkan sikap tawāḍu’ sebagai ciri orang yang 

beriman. Kata ikhbat secara implisit bermakna tawāḍu’.8 Wahbah Zuhaili 

mengatakan bahwa ikhbat berarti merendahkan diri dengan cara khusyu’, tenang dan 

ikhlas dalam beribadah kepada Allah. Ikhbat secara asal kata bermakna menuju 

tempat yang tenang.9 Sayyid Qutb menjelaskan tawāḍu’ sebagai sikap yang 

mencerminkan kesadaran akan kelemahan manusia di hadapan Allah SWT. Sayyid 

Qutb menekankan bahwa tawāḍu’ bukanlah sikap pasif, melainkan sikap aktif yang 

mendorong seseorang untuk berbuat baik dan menghormati orang lain.10 Term 

tersebut juga bearti dengan sikap merendahkan diri dan tunduk11 dan perasaan tenang 

terhadap Allah.12 Al-Zamakhsyari, lebih condong menafsirkan makna ikhbat sebagai 

bentuk ketundukan kepada Allah karena keadilan-Nya, bukan secara khusus sebagai 

sikap tawāḍu’.13 Begitupun dengan Al-Baidhawi, menafsirkan makna ikhbat sebagai 

bentuk ketundukan kepada Allah karena keagungan-Nya, bukan secara khusus 

sebagai sikap tawāḍu‘. Beliau menjelaskan bahwa ikbat adalah bentuk ketundukan 

 
6 Fauzi, Konsep Etika Bermasyarakat Dalam Al-Qur'an Perspektif Surat Al-Hujurat 

Ayat 13 Dan Relevansinya Di Era Digital, Hlm 902-919 
7 Tawāḍu’ dibagi menjadi tiga hukum: a. Wajib, tawāḍu’ kepada Allah, Rasul-Nya, 

Hakim, Orang yang berilmu dan orang tua. Lihat Ahmad Ibn Ghanim Al-Maliki, Al-Fawakih 

Ad-Dawani ‘Ala Risalati Ibn Abi Zaid Al-Qiruwani, Beirut: Dar Al-Fikr, 1995, Jilid 2, Hlm 

291 
8 Quran Kemenag RI 
9 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 6, Hlm 312. 
10 Sayyid Qutb, Fi Zilal Al-Qur’an, Kairo: Dar Al-Shuruq, 2003, Jilid 12, Hlm. 120. 
11 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, Kairo: Dar An-Nur, 2010, Jilid 

9, Hlm 475.  
12 M. Ali Ash-Shobuni, Shofawat At-Tafasir, (Kairo: Dar Ash-Shobuni, Tt), Jilid 2, 

Hlm 11. Abd Al-Qadir Al-Jailani Memaknai Kata Ikhbat Sama Seperti Ali Ash-Shobuni, 

Hanya Ditambah Dengan Berdoa Memohon Dengan Kerendahan Hati. Lihat Abdul Qodir Al-

Jailani, Tafsir Al-Jailani, (Istanbul: Markaz Al-Jailani, 2013), Jilid 2, Hlm 383  
13 Abu Al-Qasim Mahmud Ibn Umar Al-Zamakhsyari, Al-Kasyaf ‘An Haqaiq Al-

Tanzil, Beirut: Dar Al-Kitab Al-Arabi, 2009, Hlm. 345. 



55 

 

hati dan jiwa kepada Allah, yang merupakan esensi dari keimanan.14 Term ikhbat 

juga berarti menyerahkan jiwaraga terhadap Allah, tunduk serta merendah kepada-

Nya, patuh kepada keagungan dan kekuasaannya serta mengiba kepada-Nya karena 

takut terhadap adzab-Nya dan berharap pahala dari-Nya.15  

Tawāḍu’ dapat dilihat dari seseorang yang menyadari kelemahan dirinya, dan 

karena kesadaran itu, seseorang berdoa kepada Allah dengan renda hati. Allah 

berfirman, 

خُفْيةًَ ِۚ لىَِٕنْ انَْجٰىنَا مِنْ هٰ  عًا وَّ نْ ظُلمُٰتِ الْبَر ِ وَالْبَحْرِ تدَْعُوْنهَٗ تضََرُّ يْكُمْ م ِ  ذِهٖ لنََكُوْنَنَّ مِنَ الشّٰكِرِيْنَ  قلُْ مَنْ يُّنَج ِ

Katakanlah (Nabi Muhammad), “Siapakah yang dapat menyelamatkanmu dari 
berbagai kegelapan (bencana) di darat dan di laut, ketika kamu berdoa kepada-
Nya dengan rendah hati dan dengan suara yang lembut (dengan berkata), 
‘Sungguh, jika Dia menyelamatkan kami dari (bencana) ini, tentulah kami 
menjadi orang-orang yang bersyukur.’ (QS. Al-An’am: 63 

Menurut Wahbah Zuhaili, term taḍarru’ diartikan terang-terangan dan serius 

dalam memohon, yaitu merendahkan diri dan tunduk disertai keikhlasan.16 Term 

taḍarru’ dalam ayat bermakna berdoa dengan rendah hati, dengan suara keras (jahr) 

dan menampakkan sikap memohon menghinakan atau merendahkan diri dihadapan-

Nya serta patuh.17 Setelah menguraikan kekuasaan dan keesaan Allah, ayat ini 

kemudian menggambarkan kondisi para penyembah berhala serta individu-individu 

yang kehilangan nilai moral. Dalam ayat ini, mereka dikritik karena hanya mengakui 

keesaan dan kekuasaan Tuhan ketika sedang berada dalam kesulitan besar. Allah 

memerintahkan Nabi Muhammad saw. untuk bertanya kepada mereka: “Siapakah 

yang mampu membebaskan kalian dari berbagai kegelapan—yakni musibah dan 

malapetaka yang menimpa di daratan maupun lautan—yang pada saat itu kalian 

memohon dengan penuh ketulusan, mengakui keesaan-Nya, menunjukkan 

kerendahan hati, dan memperlihatkan kebutuhan yang amat mendesak untuk 

pertolongan-Nya, sambil berdoa lirih seolah menyimpan rahasia? Kalian pun 

bersumpah dengan sungguh-sungguh, 'Demi Allah, bila kami selamat dari musibah 

ini, sungguh kami akan menjadi hamba-hamba yang benar-benar bersyukur.18 Wahai 

Rasul, sampaikanlah kepada kaum musyrik yang mengabaikan tanda-tanda keesaan 

Allah: “Siapakah yang sesungguhnya mampu menyelamatkan kalian saat terombang-

ambing oleh bahaya di tengah daratan dan lautan, ketika tak ada satu pun tempat 

 
14 Al-Baidhawi, Anwar Al-Tanzil Wa Asrar Al-Ta’wil, Beirut: Dar Al-Kutub Al-

Ilmiyah, 2003, Hlm. 120. 
15 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-

Qur’an, Dammam: Dar Ibn Al-Jauzi, 1441 H, Jilid 11, Hlm 206 . 
16 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 6, Hlm 220 
17 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-

Qur’an, ..., Jilid 8, Hlm 167 
18 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Miṣbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002, Jilid 10, Hlm 141 



56 

 

bergantung selain kepada Allah semata? Pada saat genting itu, kalian memanjatkan 

doa dengan suara lirih maupun lantang, penuh kerendahan hati, ketakutan, dan harap. 

Kalian berseru dengan tulus, 'Jika Allah menyelamatkan kami dari keadaan ini, 

niscaya kami akan menjadi hamba yang bersyukur, yang setia mengesakan-Nya dan 

tidak akan pernah menyekutukan-Nya lagi.' Ayat ini menggambarkan betapa dalam 

krisis dan bahaya, hati manusia secara fitrah kembali kepada Tuhan Yang Esa—

mengakui kelemahan diri dan menggantungkan harapan sepenuhnya kepada-Nya. 

Namun ironisnya, janji kesetiaan itu sering kali dilupakan saat keselamatan telah 

datang.19 Doa dan ibadah yang tulus bukan sekedar memperkuat hubungan antara 

hamba dan Tuhannya, namun juga merupakan ekspresi konkret dari sikap tawāḍu’. 

Dalam Surah al-A’rāf ayat 55, Allah memerintahkan, 
خُفْيةًَ ۗانَِّهٗ لَا يحُِبُّ الْمُعْتدَِيْنَِۚ  ادُْعُوْا  عًا وَّ  رَبَّكُمْ تضََرُّ

Berdoalah kepada Tuhanmu dengan rendah hati dan suara yang lembut. 
Sesungguhnya Dia tidak menyukai orang-orang yang melampaui batas. (QS. 
Al-A’rof: 55) 

Kata taḍarru’ dalam ayat ini berarti merendahkan diri secara total di hadapan 

Allah, disertai kesadaran akan kelemahan diri dan kebesaran Allah. Dalam Tafsīr al-

Qurṭubī, dijelaskan bahwa taḍarru’ mengandung makna kerendahan hati yang 

dibentuk oleh rasa takut dan harap kepada Allah, yang kemudian terwujud dalam 

kesungguhan berdoa dan ibadah.20 Term taḍarru’ bermakna merendahkan diri, yakni 

menampakkan kehinaan diri dan ketundukannya.21 Rasulullah saw. Menegur orang 

yang berdoa denga suara keras, beliau bersabda, "Wahai manusia, lembutlah terhadap 

dirimu. Sesungguhnya, kalian tidak berdoa kepada orang yang tuli atau jauh. Kalian 

berdoa kepada Zat Yang Maha Mendengar, lagi dekat. Dia ada bersama kalian." (HR 

Bukhari dan Muslim). Sebagian ulama menyebutkan bahwa memelankan suara 

ketika berdoa dan berkumpul dengan masyarakat di masjid, ritual ibadah dan lainnya, 

merupakan keutamaan dalam berdoa. Kecuali ada perintah bersuara keras, seperti 

talbiyyah dalam haji dan takbir dua hari raya.22  

Ayat di atas mengarahkan orang-orang untuk beribadah dan berdoa hanya 

kepada-Nya, dengan tujuan mendapatkan kebaikan dunia akhirat. Berdoalah kepada 

Allah yang selalu menuntun dan beramal saleh terhadap kamu, serta tuluslah dalam 

beribadah dengan mengakui ke-Esa-an Allah dan berendah diri melembutkan suara 

seperti halnya orang yang merahasiakan sesuatu. Siapa yang enggan berdoa atau 

mengabaikan arahan ini, maka dia telah melampaui batas, dan sesungguhnya Allah 

tidak menyukai dengan tidak melimpahkan rahmat kepada orang-orangyang 

 
19 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 6, Hlm 221 
20 Al-Qurṭubī, Al-Jāmi’ Li Aḥkām Al-Qur’an, Kairo: Dār Al-Kutub Al-Miṣriyyah, 

1964, Juz 7, H. 180 
21 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 4, Hlm 481 
22 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 4, Hlm 483 



57 

 

melampaui batas. Ayat ini mencakup syarat dan adab berdoa kepada Allah swt. yaitu, 

khusyu’ dan ikhlas bermohon kepada Allah dengan suara yang tidak keras, sehingga 

memekakkan telinga, serta tidak pula bertele-tele sehingga terasa dibuat-buat.23 Doa 

yang disertai taḍarru’ adalah doa yang keluar dari hati yang sadar akan kefakirannya 

di hadapan Ẓat Yang Maha Kaya. Orang yang terbiasa berdoa dalam keadaan 

taḍarru’ akan memiliki sikap tawāḍu’ tidak hanya dalam ibadah, tetapi juga dalam 

relasi sosial. Ia sadar bahwa dirinya adalah pemohon, bukan pemilik. Dengan 

demikian, taḍarru’ adalah praktik spiritual yang sangat efektif untuk menanamkan 

tawāḍu’ dalam seluruh aspek kehidupan. 

دُوْنَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْ  خِيْفةًَ وَّ عًا وَّ بَّكَ فِيْ نَفْسِكَ تضََرُّ نَ الْغٰفِلِيْنَ  وَاذْكُرْ رَّ صَالِ وَلَا تكَُنْ م ِ ِ وَالْاٰ  غدُُو 

Ingatlah Tuhanmu dalam hatimu dengan rendah hati dan rasa takut pada waktu 
pagi dan petang, dengan tidak mengeraskan suara, dan janganlah kamu 
termasuk orang-orang yang lengah. (QS. Al-A’rof: 205) 

Term taḍarru’ adalah sikap tunduk, merasa hina, takut sekaligus berharap 

pahala dan karunia-Nya.24 Taḍarru’ dimaknai juga dengan rendah hati dan sederhana, 

karena terkadang term tersebut disebut bersamaan dengan kata kibriya.25 Al-Jailani 

memaknai dengan permohonan kepada Allah sebagai perlindungan diri karena takut 

akan kelalaian tabiat manusia.26 Taḍarru’ berarti sikap khusyu dan merendah kepada 

Allah serta berharap kepada-Nya. Seharusnya orang yang berzikir kepada Allah, 

seharusnya mempunyai rasa tunduk dan patuh kepada Allah, demi mengharap pahala 

dari-Nya dan takut akan azab-Nya. Taḍarru’ juga diartikan sebagai sikap tunduk, 

merendah, selalu merasa senang serta berharap kepada Allah.27 

Perilaku tawāḍu’ dapat dilihat dari orang yang berilmu, menurut Ali bin Abi 

Ṭalib, ilmu itu mempunyai banyak keutamaan, dan pemimpin dari keutamaan ilmu 

adalah bersikap tawāḍu’.28 Allah SWT menyukai orang berilmu yang tawāḍu’ serta 

membenci orang berilmu sombong atau sewenang-wenang. Walaupun Al-Qur’an 

tidak menyebut term tawāḍu’ secara eksplisit kepada ahlu al-‘ilm, Allah menegaskan 

bahwa semakin tinggi ilmu seseorang, seharusnya semakin besar rasa takutnya 

kepada Allah, yang melahirkan tawāḍu’. Firman Allah dalam Surah Fāṭir ayat 28: 

 َ ؤُاۗ   انَِّمَا يَخْشَى اللّّٰٰ  مِنْ عِباَدِهِ الْعلَُمٰٰۤ

 
23 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Miṣbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002, Jilid 10, Hlm 122 
24 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 5, Hlm 220. 
25 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, …, Jilid 7, Hlm 4430. 
26 Abd Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, Pakistan: Al-Maktabah Al-Ma’rufiyah, 

2010, Jilid 2, Hlm 185. M. Ali Ash-Shobuni Menafsirkan Term Tadarru’ Sebagai 

Permohonan Perlindungan Diri Kepada Allah Dan Merasa Takut Kepada Kepada Allah. 
27 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-

Qur’an, Dammam: Dar Ibn Al-Jauzi, 1441 H, Jilid 9, Hlm 395-397. 
28 Abu Bakr Ahmad Al-Baghdadi, Al-Faqih Wa Al-Muttafaqah, Saudi: Dar Ibn Al-

Jauzi, 1421 H, Jilid 2, Hlm 192 



58 

 

Sesungguhnya yang takut kepada Allah di antara hamba-hamba-Nya hanyalah 
para ulama.” (QS. Fāṭir: 28) 

Menurut Tafsīr al-Qurṭubī, ayat ini menunjukkan bahwa hakikat ilmu adalah 

menumbuhkan ketakutan serta ketundukan kepada Allah, bukan kesombongan. 

Ketika ilmu menjadikan seseorang arogan, itu adalah tanda bahwa ilmunya belum 

meresap dalam jiwanya. Ulama sejati akan tampil dengan sikap lembut, tidak 

merendahkan orang awam, dan senantiasa mengakui keterbatasan dirinya.29 Allah 

berfirman, 

ب ِكَ فيَؤُْمِنوُْا بهِٖ فتَخُْبِتَ لَهٗ قلُوُْبهُُمْۗ وَ  لِيَعْلمََ الَّذِيْنَ اوُْتوُا الْعِلْمَ انََّهُ الْحَقُّ مِنْ رَّ ا الِٰى صِرَاطٍ  وَّ َ لَهَادِ الَّذِيْنَ اٰمَنوُْْٓ اِنَّ اللّّٰٰ
سْتقَِيْمٍ    مُّ

Agar orang-orang yang telah diberi ilmu itu mengetahui bahwa ia (Al-Qur’an) 
adalah kebenaran dari Tuhanmu sehingga mereka beriman dan hati mereka 
tunduk kepadanya. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Pemberi petunjuk 
kepada orang-orang yang beriman ke jalan yang lurus. (QS. Al-Hajj: 54) 

Kalimat  ُلوُْبهُُمْ فتَخُْبتَِ لهَٗ ق  berarti, hati orang yang berilmu pun tenteram, hati mereka 

takut patuh serta tunduk kepada Al-Qur'an dan Allah SWT.30 Orang berilmu, setelah 

mendapatkan ilmu yang bermanfaat dari Allah (ilmu yang Allah kumpulkan bersama 

keimanan), hatinya menjadi lebih lembut, tunduk pada perintah Allah, mengasihi 

sesama, tenang serta melindungi yang lain, dan semua itu sebab tunduknya anggota 

tubuh.31 Mereka harus menjadi orang-orang yang memiliki ilmu yang bermanfaat 

sehingga dengan ilmu itu mereka bisa membedakan antara yang haq dan yang batil. 

Dan orang-orang yang beriman kepada Allah SWT dan Rasul-Nya mengetahui dan 

meyakini bahwa apa yang Allah wahyukan kepada Nabi Muhammad adalah yang haq 

dan ṡaḥiḥ dari sisi Tuhanmu yang menurunkannya dengan pengetahuan dan 

peniagaan-Nya, serta memeliharanya dari ketercampuran dengan sesuatu yang lain; 

dan mereka harus membenarkannya dan mempercayainya: tunduk kepadanya: hati 

dan jiwa mereka tunduk khusyu kepadanya. mereka. mereka harus bertindak sesuai 

dengan hukum.32 Jika seseorang benar-benar yakin, maka ia percaya bahwa Allah 

selalu akan memberinya sebuah jalan keluar dan berkesempatan untuk memperbaiki 

kesalahannya. Oleh karena itu, orang yang percaya akan mencari ridha dari Allah. 

Dan jalan seseorang untuk mencari ridha itu tidak akan terpengaruh dan tidak akan 

dimaafkan oleh syetan. Hanya orang dengan penyakit dan hati yang keras yang 

mudah terpengaruh oleh syetan.33 

 
29 Tafsīr Al-Qurṭubī, Kairo: Dār Al-Kutub Al-Miṣriyyah, 1967, Jilid 14, Hlm. 239 
30 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 2, Hlm 248 
31 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-

Qur’an, ..., Jilid 14, Hlm 393-394 
32 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 2, Hlm 315 
33 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, …, Jilid 2, Hlm 5716 



59 

 

Banyak ayat dalam Al-Quran yang menggambarkan ketidakberdayaan 

makhluk sebagai realitas eksistensial yang tidak dapat dihindari. Kesadaran ini 

menjadi fondasi penting bagi lahirnya sikap tawāḍu’. Dalam QS. al-Naḥl: 48, 

 ِ ّٰ دًا لِّ ِ ىِٕلِ سُجَّ ُ مِنْ شَيْءٍ يَّتفَيََّؤُا ظِلٰلهُٗ عَنِ الْيَمِيْنِ وَالشَّمَاٰۤ   وَهمُْ دَاخِرُوْنَ  اوََلمَْ يَرَوْا الِٰى مَا خَلقََ اللّّٰٰ

Apakah mereka tidak memperhatikan segala sesuatu yang diciptakan Allah, 
bayang-bayangnya berbolak-balik ke kanan dan ke kiri (dalam keadaan) sujud 
kepada Allah, sedangkan mereka rendah hati. (QS. An-Nahl: 48) 

Ayat ini membahas kebesaran Allah yang menciptakan makhluk dengan 

bayangannya. Dan bayangan itu sujud, yakni berendah diri, tunduk, penurut, patuh 

dan pasrah kepada perintah Allah SWT semata.34 Ar-Raghib Al-Asfahani 

mengartikan dakhir dalam ayat ini dengan mereka termasuk golongan yang sangat-

sangat hina, bahkan Allah yang menghinakan mereka.35 Tafsīr al-Ṭabarī menegaskan 

bahwa term dakhir adalah bentuk kehinaan total, yakni tunduk dengan penuh 

kepasrahan karena tidak mampu melawan hukum dan kehendak Allah.36 Orang yang 

menyadari bahwa dirinya adalah dakhir akan senantiasa bersikap rendah hati, sebab 

tidak ada satu pun bagian dari hidupnya yang bisa diklaim sebagai hasil kekuatannya 

sendiri. Bahkan keberadaan dan kelangsungan hidupnya sepenuhnya berada dalam 

genggaman Allah. Kesadaran seperti ini mengikis akar kesombongan dalam jiwa dan 

membentuk tawāḍu’ secara natural, karena manusia memahami bahwa seluruh 

keberadaannya adalah titipan dan rahmat semata dari Tuhan. Allah berfirman; 

ُ ۗوَكُلٌّ اتَوَْ  ءَ اللّّٰٰ وْرِ فَفَزِعَ مَنْ فِى السَّمٰوٰتِ وَمَنْ فِى الْاَرْضِ الِاَّ مَنْ شَاٰۤ  هُ دٰخِرِيْنَ  وَيَوْمَ ينُْفَخُ فِى الصُّ

 (Ingatlah) pada hari (ketika) sangkakala ditiup sehingga terkejutlah semua 
yang ada di langit dan semua yang ada di bumi, kecuali yang Allah kehendaki. 
Semuanya datang menghadap-Nya dengan merendahkan diri. (QS. An-Naml: 
87) 

Term dakhir dalam ayat ini dimaknai ṡaghir,37 rendah hati, sederhana, tunduk, 

patuh dan tidak ada yang tertinggal atau terlambat ketika datang menghadap-Nya.38 

ingatkan wahai Rasul kegentingan hari peniupan sangkal yang menakutkan. Sebagai 

mana tersebut dalam hadits bahwa itu adalah terompet yang ditiup. Pada saat itu 

semua yang di langit dan di bumi sangat ketakutan yang bias menyebabkan mereka 

ke dalam kematian kecuali yang dikehendaki oleh Tuhan, yakni hatinya diteguhkan 

sehingga tidak takut. Mereka adalah sebagian malaikat seperti Jibril, Mikail, Israfil 

 
34 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 7, Hlm 399. 
35 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, …, Hlm 221 
36 Al-Ṭabarī, Jāmi’ Al-Bayān, Beirut: Mu’assasah Al-Risālah, 2000, Juz 14, H. 302 
37 Ṡaghir berarti bersikap merendahkan diri dan tunduk seperti nudak. Lihat Aplikasi 

Kamus Arab Indonesia, Ristek Muslim, 2012, Versi 8.09.1. 
38 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-

Qur’an, ..., Jilid 16, Hlm 248 



60 

 

dan Izrail. Ada yang mengatakan mereka adalah para syuhada. Wa kullun atauhu 

daakhirin, berarti setiap makhluk mendatangi tempat kumpul di hadapan Allah untuk 

disidang dan dihisab dalam keadaan hina dan kecil. Mereka hina jika itu adalah 

orang-orang kafir yang membangkang. Mereka merasa kecil karena takut jika itu 

adalah orang-orang Mukmin. Tak seorang pun yang mangkir dari perintah Tuhannya. 

Sebagaimana firman Allah SWT.39 

Dalam ayat lain Allah berfirman, 

ِ ثمََ وَاِنَّ مِنْ اهَْلِ الْكِتٰبِ لَمَنْ يُّؤْمِ  ِ ْۙ لَا يشَْترَُوْنَ باِٰيٰتِ اللّّٰٰ ِ وَمَآْ انُْزِلَ الِيَْكُمْ وَمَآْ انُْزِلَ اِليَْهِمْ خٰشِعِيْنَ لِِّّٰ ناً قلَِيْلًْ ۗ  نُ باِلِّّٰ
َ سَرِيْعُ الْحِسَابِ   ىِٕكَ لَهُمْ اجَْرُهمُْ عِنْدَ رَب ِهِمْ ۗ اِنَّ اللّّٰٰ

ٰۤ
 اوُلٰ

Sesungguhnya di antara Ahlulkitab ada yang beriman kepada Allah dan pada 
apa yang diturunkan kepada kamu dan yang diturunkan kepada mereka. 
Mereka berendah hati kepada Allah dan tidak menukarkan ayat-ayat Allah 
dengan harga murah. Mereka itu memperoleh pahala di sisi Tuhannya. 
Sesungguhnya Allah Maha Cepat perhitungan-Nya. (QS. Ali Imron: 199) 

Term khusyu’ bermakna tunduk dan berendah hati.40 Sebab turun ayat ini, yaitu 

berita kematian An-Najasyi. Nabi Muhammad memberi perintah kepada sahabat 

Nabi untuk menshalatinya. Kemudian, mereka bertanya, apakah boleh kami 

menshalati budak habasyi? lalu turun ayat ini.41 Ayat ini membahas bahwa ada ahl 

kitab, orang Yahudi dan Nasrani, yang secara benar dan tulus beriman kepada Allah 

serta kepada semua kitab suci yang Allah turunkan. Mereka disifati dengan 

khasyi’ina lillah, yaitu tunduk, patuh dan rendah hati kepada Allah Yang Maha Esa. 

Menurut Sebagian ulama, seperti dikutip Quraish Shihab, yang dimaksud ahl kitab 

adalah mereka yang belum secara terang-terangan memeluk agama Islam. Hal ini 

dapat dipahami dari penyebutan ahl kitab, jika mereka sudah masuk Islam, mengapa 

masih menggunakan redaksi ahl kitab.42 Kalimat ini dimaknai oleh Hamka, bahwa 

ahl kitab menjadi muslim yang sebenar-benarnya, ibadah kepada Allah menurut 

agama Islam, bukan hanya Islam di mulut saja.43 

Dalam al-Qur’ān, kelompok manusia yang memiliki kesadaran yang khusyuk 

dan merendah di hadapan Allah disebut mukhbitīn. Allah berfirman, 

نْْۢ  ِ عَلٰى مَا رَزَقَهُمْ م ِ ةٍ جَعلَْناَ مَنْسَكًا ل ِيَذْكُرُوا اسْمَ اللّّٰٰ رِ   وَلِكُل ِ امَُّ احِدٌ فلَهَْٗٓ اسَْلِمُوْاۗ وَبشَ ِ بَهِيْمَةِ الْاَنْعاَمِۗ فَاِلٰهُكُمْ الِٰهٌ وَّ
 الْمُخْبتِِيْنَ ْۙ  

Bagi setiap umat telah Kami syariatkan penyembelihan (kurban) agar mereka 
menyebut nama Allah atas binatang ternak yang dianugerahkan-Nya kepada 
mereka. Tuhanmu ialah Tuhan Yang Maha Esa. Maka, berserahdirilah kepada-

 
39 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 10, Hlm 333-334 
40 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 2, Hlm 551 
41 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 2, Hlm 552 
42 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, …, Vol 2, Hlm 320-321 
43 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, …, Jilid 2, Hlm 1047 



61 

 

Nya. Sampaikanlah (Nabi Muhammad) kabar gembira kepada orang-orang 
yang rendah hati lagi taat (kepada Allah). (QS. Al-Hajj: 34) 

Ayat ini ditafsirkan sebagai orang yang taat, rendah hati dengan memadamkan 

syahwat demi menghindari kengerian dan kepedihan adzab-Nya.44 Fahruddin Ar-

Razi menafsirkan mukhbit menjadi lima penafsiran. Pertama, Orang yang tawāḍu’ 

(menurut Ibnu Abbas dan Qatadah), kedua, Orang yang semangat dalam beribadah 

(menurut al-Kalbi), ketiga, orang yang ikhlas (menurut Muqatil), keempat, orang 

yang dzikir kepada Allah dengan ṭuma’ninah (menurut Mujahid), kelima, orang yang 

tidak melakukan kedzaliaman dan apabila didzalimi tidak membela diri.45 Ayat ini 

juga ditafsirkan dengan menjelaskan sifat-sifat Abu Bakr, Umar Ibn Khattab, dan Ali 

bin Abi Thalib. Dari penafsiran tersebut, dapat tergambar sosok ideal sahabat yang 

memiliki sifat tawāḍu’.46 

Selian manusia, malaikat juga bertawāḍu’ kepada Allah. Malaikat adalah 

makhluk Allah yang diciptakan dari cahaya, tanpa hawa nafsu, dan seluruh hidupnya 

diabdikan untuk beribadah kepada Allah. Malaikat bertawāḍu’ kepada Allah dalam 

menjalankan tugas-tugas dari Allah. Dalam Surah An-Nahl ayat 49-50, Allah SWT 

berfirman:  

 ِ يسَْتكَْبِرُوْنَ  وَلِِّّٰ وَهمُْ لَا  ىِٕكَةُ 
ٰۤ
الْمَلٰ بَّةٍ وَّ دَاٰۤ مِنْ  فِى السَّمٰوٰتِ وَمَا فِى الْاَرْضِ  مَا  نْ فَوْقِهِمْ    ۝٤٩ يسَْجُدُ  رَبَّهُمْ م ِ يَخَافوُْنَ 

 ۩ 
ࣖ
   ۝٥وَيَفْعلَوُْنَ مَا يؤُْمَرُوْنَ

Dan kepada Allah bersujud segala apa yang di langit dan semua makhluk yang 
melata di bumi dan (juga) para malaikat, sedang mereka (malaikat) tidak 
menyombongkan diri. Mereka takut kepada Tuhan mereka yang di atas mereka 
dan melaksanakan apa yang diperintahkan.” (QS. An-Nahl: 49-50). 

Ayat ini secara tegas menunjukkan bahwa malaikat adalah makhluk yang tidak 

memiliki sifat sombong, dan mereka tunduk sepenuhnya kepada kehendak Allah. 

Dalam Tafsir Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an karya Imam Al-Qurthubi, dijelaskan 

bahwa ketaatan para malaikat adalah bentuk puncak tawāḍu’ karena mereka terus 

menerus berada dalam kondisi ibadah tanpa jeda, tanpa membangkang sedikit pun. 

Mereka tunduk bukan karena terpaksa, melainkan karena kesadaran spiritual yang 

tinggi atas kebesaran Allah.47 

Tawāḍu’ malaikat juga tampak jelas dalam perilaku mereka terhadap Nabi 

Muhammad SAW. Dalam Surah At-Tahrim ayat 6, Allah menyatakan bahwa 

malaikat tidak melanggar perintah Allah dan melakukan apa yang diperintahkan 

kepada mereka. Ini dikukuhkan dalam Tafsir Al-Baghawi, bahwa malaikat 

menjalankan perintah Allah dengan penuh kepatuhan dan ketulusan, tanpa pernah 

 
44 Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, …, Jilid 3, Hlm 400. 
45 Fakhruddin Ar-Razi, Mafatih Al-Ghaib, …, Jilid 11, Hlm 119 
46 Nasaruddin Umar, Menjalani Hidup Salikin, …, Hlm 32 
47 Imam Al-Qurṭubi, Tafsir Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an, Beirut: Mu’assasah Ar-

Risalah, 2006, Jilid 10, Hlm. 246 



62 

 

merasa lebih tinggi dari manusia meskipun mereka diciptakan lebih dahulu dan tanpa 

dosa.48 Bahkan Malaikat Jibril, yang memiliki derajat tertinggi di antara malaikat, 

ketika menyampaikan wahyu, tetap melakukannya dengan penuh adab dan 

kehormatan kepada Nabi. Hal ini dijelaskan oleh Ibn Katsir dalam Tafsir Ibn Katsir, 

bahwa ketika wahyu turun, Jibril selalu membawa salam dan menjaga sikap tawāḍu’ 

terhadap Nabi Muhammad, tidak pernah datang tanpa izin Allah.49 

Bukan hanya malaikat yang tawāḍu’ kepada Allah SWT, tapi seluruh makhluk 

di langit dan bumi, baik yang berakal maupun tidak, hidup maupun benda mati, secara 

fitrah menunjukkan sifat tawāḍu’ kepada Allah SWT. Tawāḍu’ dalam konteks ini 

bermakna tunduk, patuh, dan mengakui keagungan serta keesaan Allah. Dalam QS. 

An-Nahl ayat 49-50, menunjukkan bahwa sujud –sebagai simbol tertinggi 

ketundukan– dilakukan oleh semua makhluk, bukan hanya manusia dan malaikat, 

tetapi juga hewan, benda mati, dan ciptaan Allah lainnya. Dalam Tafsir Al-Mazhari 

karya Al-Qadhi Tsanaullah Panipati, dijelaskan bahwa sujud makhluk-makhluk 

tersebut bisa berbentuk literal seperti manusia dan malaikat, atau dalam bentuk 

metaforis, yakni tunduk dan berfungsi sesuai kehendak Allah. Misalnya, langit yang 

tetap tegak tanpa tiang, planet-planet yang berputar dalam orbit tanpa tabrakan, angin 

yang bertiup sesuai arah dan kekuatannya – semua itu adalah manifestasi dari 

ketaatan terhadap hukum yang telah Allah tetapkan. Tawāḍu’ mereka tidak dengan 

bahasa, tetapi dengan ketaatan terhadap hukum kauniyah (hukum alam) yang tak 

pernah dilanggar. Ini adalah bentuk ketaatan tak bersuara namun sempurna.50 

Alam semesta pun demikiaan, karena alam semesta dalam perspektif Al-

Qur’an bukanlah entitas mati tanpa makna, melainkan makhluk yang hidup dalam 

kepatuhan dan ketundukan penuh kepada kehendak Allah SWT. Sifat ini tercermin 

dari keteraturan, keterikatan terhadap hukum-hukum ilahiah, serta keselarasan dalam 

seluruh sistem kosmis. Tawāḍu’ alam semesta kepada Allah ditunjukkan dalam 

bentuk ketaatan yang sempurna terhadap perintah-Nya. Ini sesuai dengan Surah 

Yasin ayat 38-40, yang menggambarkan bahwa semua benda langit bergerak dalam 

garis edar yang telah ditentukan.51 

 
48 Husayn ibn Mas'ūd al-Baghawī, Tafsir Al-Baghawi, Beirut: Dar Al-Ma’rifah, 2004, 

Jilid 4, Hlm. 172 
49 Ismā'īl Ibn Kaṡīr, Tafsīr al-Qur'ān al-‘Aẓīm, Beirut: Dar Al-Fikr, 2000, Jilid 1, Hlm. 

314 
50 Al-Qadi Ṡanaullah Panipati, Tafsir Al-Muẓhiri, Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 

2002, Jilid 7, Hlm. 331 
51 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Miṣbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002, Jilid 10, Hlm. 

233 



63 

 

Dalam Surah Fusshilat ayat 11,52 merupakan bentuk deklarasi metaforis dari 

alam semesta bahwa mereka hadir untuk tunduk dan patuh sepenuhnya kepada 

kehendak Allah. Menurut Tafsir Al-Baghawi, ayat ini mengindikasikan bahwa langit 

dan bumi diciptakan dengan misi ketaatan—bahkan tanpa penolakan atau 

keterlambatan. Hal ini menandakan bahwa seluruh jagat raya adalah makhluk yang 

tunduk, yang memahami perintah Allah dan tidak pernah menyimpang dari batas-

batas-Nya.53 Azizan Baharuddin menjelaskan bahwa hukum-hukum fisika, biologi, 

dan astronomi yang sangat presisi adalah bukti empirik dari keteraturan yang 

menunjukkan kepatuhan seluruh unsur semesta terhadap sistem ilahi. Dengan 

demikian, setiap bintang yang berpijar, setiap butiran pasir yang tertiup angin, dan 

setiap partikel dalam atom menyatakan ketundukannya kepada Allah melalui 

keterikatan terhadap sistem semesta yang telah ditetapkan.54 

Maurice Bucaille menyatakan bahwa fakta-fakta ilmiah modern yang baru 

ditemukan tentang sistem orbit planet, ekspansi alam semesta, dan ketelitian kosmik 

telah digambarkan dalam Al-Qur’an sejak 14 abad yang lalu. Semua ini menunjukkan 

bahwa alam semesta tidak hanya diciptakan dalam keseimbangan tetapi juga hidup 

dalam ketaatan kepada Sang Pencipta. Bahkan proses-proses mikroskopis seperti 

pembelahan sel atau fotosintesis pun berjalan sesuai hukum tetap yang tidak bisa 

dilanggar, menunjukkan kesadaran fungsional yang dapat disamakan dengan 

penghambaan atau tawāḍu’.55 Dalam Surah Ar-Ra’d ayat 15 disebutkan: 

ِ يسَْجُدُ مَنْ  كَرْهًاوَلِِّّٰ   فِى السَّمٰوٰتِ وَالْاَرْضِ طَوْعًا وَّ

Dan hanya kepada Allah bersujud segala apa yang berada di langit dan di bumi, 
baik dengan kehendaknya maupun terpaksa...” (QS. Ar-Ra’d: 15). 

Tafsir Al-Maraghi menyatakan bahwa semua makhluk pada dasarnya bersujud 

secara sukarela karena mereka diciptakan dalam keadaan fitrah tunduk. Namun, jika 

ada makhluk berakal (seperti manusia) yang menolak sujud secara sadar, maka 

seluruh eksistensinya – mulai dari tubuh, tulang, kulit, hingga sistem biologisnya – 

tetap menunjukkan ketundukan karena tunduk pada hukum Allah, seperti ajal, lapar, 

 
52 Dia kemudian menuju ke langit dan (langit) itu masih berupa asap. Dia berfirman 

kepadanya dan kepada bumi, “Tunduklah kepada-Ku dengan patuh atau terpaksa.” Keduanya 

menjawab, “Kami tunduk dengan patuh.” 
53 Husayn ibn Mas'ūd al- Baghawī, Tafsir Al-Baghawi, (Beirut: Dar Al-Ma’rifah, 2004, 

Jilid 7, Hlm. 158) 
54 Azizan Baharuddin, Jurnal Tawhidic Paradigm In The Physical Universe, 

(International Journal Of Islamic Thought, Vol. 9, 2016, Hlm. 45–52) 
55 Maurice Bucaille, The Quran And Modern Science, (India: Islamic Book Service, 

2001, Hlm. 92) 



64 

 

dan kebutuhan akan tidur.56 Bahkan, bayangan dari makhluk itu bertawāḍu’ kepada 

Allah (QS. An-Nahl: 48). 

Sikap tawāḍu’ kepada (agama) Allah mencakup tiga hal utama:57 

1) Tidak menolak ajaran agama meskipun bertentangan dengan hawa nafsu atau 

kepentingan pribadi. Al-Qur’ān mengecam kaum Bani Israil yang menolak 

ajaran para rasul hanya karena ajaran itu tidak sesuai dengan kehendak mereka, 

sebagaimana dinyatakan: 

 بِمَا لَا تهَْوٰىْٓ انَْفسُُكُمُ اسْتكَْبَرْتمُْ ِۚ فَفَرِيْقاً كَذَّبْتمُْ وَفَرِيْقاً تقَْتُ 
ءَكُمْ رَسُوْلٌْۢ لوُْنَ  افََكُلَّمَا جَاٰۤ  

Mengapa setiap kali Rasul datang kepadamu (membawa) sesuatu (pelajaran) 

yang tidak kamu inginkan, kamu menyombongkan diri? Lalu, sebagian (-nya) 

kamu dustakan dan sebagian (yang lain) kamu bunuh? (QS. al-Baqarah: 87).  

Fakhr al-Dīn al-Rāzī menjelaskan bahwa penyebab utama penolakan terhadap 

wahyu dalam ayat ini adalah karena benturan antara isi ajaran dengan hawa nafsu 

pribadi, yang mengakibatkan timbulnya istikbār atau kesombongan terhadap perintah 

Allah.58 

2) Tidak meragukan naṣ atau dalil syar’i yang otentik, baik dari al-Qur’an maupun 

al-Sunnah. Allah Swt. berfirman: 

مُوْكَ فِيْمَ  ا قضََيْتَ وَيسَُل ِمُوْا تسَْلِيْمًا  فَلَْ وَرَب ِكَ لَا يؤُْمِنوُْنَ حَتّٰى يحَُك ِ مَّ  ا شَجَرَ بيَْنَهُمْ ثمَُّ لَا يَجِدُوْا فِيْْٓ انَْفسُِهِمْ حَرَجًا م ِ

Demi Tuhanmu, mereka tidak beriman hingga bertahkim kepadamu (Nabi 

Muhammad) dalam perkara yang diperselisihkan di antara mereka. Kemudian, 

tidak ada keberatan dalam diri mereka terhadap putusan yang engkau berikan 

dan mereka terima dengan sepenuhnya. (QS. al-Nisā’: 65) 

Menurut Ibn Kaṡīr, ayat ini merupakan dalil bahwa kesempurnaan iman 

seseorang ditentukan oleh sejauh mana ia benar-benar tawāḍu’ kepada hukum Allah 

dan keputusan Rasul-Nya, baik secara lahir maupun batin. Penolakan dalam bentuk 

keberatan hati terhadap dalil yang otentik menunjukkan absennya sikap tawāḍu’ 

terhadap kebenaran.59 Fakhr al-Dīn al-Rāzī menambahkan bahwa menolak naṣ atau 

 
56 Ahmad Mustafā al- Marāghī, Tafsir al-Marāghī, (Kairo: Dar Al-Fikr, 1952, Jilid 6, 

Hlm. 230) 
57 Salim Bin Abdul Hilali, At-Tawāḍu’ Fi Dau’i Al-Qur’an Wa As-Sunnah Ash-

Shohihah, Kairo: Dar Ibnu Affan, 2001, Hlm 14 
58 Fakhr Al-Dīn Al-Rāzī, Mafātīḥ Al-Ghayb, Beirut: Dār Iḥyā’ Al-Turāth Al-‘Arabī, 

1999, Juz 3, H. 284. 
59 Ibn Kathīr, Tafsīr Al-Qur’ān Al-‘Aẓīm, Beirut: Dār Al-Fikr, 2000, Juz 2, H. 350. 



65 

 

mendahulukan akal secara mutlak di atas wahyu adalah bentuk kesombongan 

intelektual yang menyalahi prinsip tawāḍu’.60 

3) Tidak menyelewengkan makna ajaran agama atau mencari-cari celah untuk 

menolaknya melalui takwil-takwil yang dipaksakan. Allah Swt. berfirman: 

ءَ تأَوِْ  ءَ الْفِتنْةَِ وَابْتِغاَٰۤ ا الَّذِيْنَ فِيْ قلُوُْبِهِمْ زَيْغٌ فيََتَّبِعوُْنَ مَا تشََابهََ مِنْهُ ابْتِغاَٰۤ يْلِهِٖۚ  فاَمََّ  

Adapun orang-orang yang dalam hatinya ada kecenderungan pada kesesatan, 

mereka mengikuti ayat-ayat yang mutasyabihat untuk menimbulkan fitnah 

(kekacauan dan keraguan) dan untuk mencari-cari takwilnya. (QS. Āli ‘Imrān: 

7). 

Dalam pandangan al-Imām al-Shāṭibī, sikap menyelewengkan makna naṣ yang 

jelas melalui takwil yang tidak sah merupakan bentuk pengingkaran terhadap syariat 

dan bukti lemahnya tawāḍu’ kepada agama. Ia menyebut ini sebagai bentuk 

penyelewengan batin dari makna syariat yang hakiki.61 Hal senada ditegaskan oleh 

al-Rāzī, bahwa orang yang menyimpangkan makna naṣ demi membenarkan hawa 

nafsunya telah jatuh dalam bentuk istiḥqār al-nuṣūṣ, yaitu meremehkan teks-teks 

wahyu.62 

 

B. Tawāḍu’ Kepada Sesama 

Sikap tawāḍu’ tidak hanya diarahkan kepada Allah semata, tetapi juga harus 

tercermin dalam hubungan manusia dengan sesamanya. Dalam Al-Qur’an, banyak 

ayat yang menunjukkan bahwa kerendahan hati merupakan akhlak mulia yang 

menjadi ciri khas orang-orang beriman. Tawāḍu’ kepada sesama mencerminkan 

kesadaran bahwa semua manusia adalah makhluk ciptaan Allah yang memiliki 

kedudukan yang sama sebagai hamba-Nya. Tidak ada ruang untuk kesombongan dan 

merasa lebih tinggi dari yang lain karena kemuliaan seseorang di hadapan Allah 

ditentukan oleh ketakwaannya, bukan status sosial, kekayaan, atau jabatan. Oleh 

karena itu, sikap rendah hati menjadi fondasi penting dalam membangun masyarakat 

yang harmonis dan saling menghargai. 

Dalam konteks sosial, tawāḍu’ menciptakan hubungan yang dilandasi oleh 

saling pengertian, kasih sayang, dan penghormatan. Al-Qur’an mendorong umat 

Islam untuk berinteraksi dengan lemah lembut, menjauhi sikap merendahkan orang 

lain, serta menghormati hak dan martabat sesama. Nabi Muhammad SAW juga 

mencontohkan akhlak tawāḍu’ dalam kehidupan sehari-harinya, bahkan kepada 

 
60 Fakhr Al-Dīn Al-Rāzī, Mafātīḥ Al-Ghayb, Beirut: Dār Iḥyā’ Al-Turāth Al-‘Arabī, 

1999, Juz 10, H. 276. 
61 Al-Shāṭibī, Al-Muwāfaqāt Fī Uṣūl Al-Sharī‘Ah, Kairo: Dār Ibn ‘Affān, 1997, Juz 4, 

H. 124. 
62 Fakhr Al-Dīn Al-Rāzī, Mafātīḥ Al-Ghayb, Juz 10, H. 276. 



66 

 

orang miskin, anak-anak, dan para sahabatnya. Beliau tidak pernah merasa lebih 

tinggi, meskipun beliau adalah utusan Allah. Dengan demikian, tawadhu kepada 

sesama manusia bukan sekadar tuntutan etika, tetapi juga merupakan refleksi 

keimanan yang mendalam serta bentuk konkret dari akhlak Qur’ani yang harus 

diinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari. Sikap tawāḍu’ dapat tumbuh dari 

kesadaran bahwa semua manusia, khususnya sesama mukmin, berada dalam 

kesetaraan di hadapan Allah Swt. Dalam Surah al-Mā’idah ayat 54, disebutkan ciri 

orang-orang yang dicintai Allah, 

وَيحُِبُّوْنَهْٗٓ ْۙاَ يْٰٓايَُّهَا الَّ  يُّحِبُّهُمْ  بِقَوْمٍ   ُ يأَتِْى اللّّٰٰ دِيْنهِٖ فسََوْفَ  مِنْكُمْ عَنْ  يَّرْتدََّ  مَنْ  اٰمَنوُْا  ةٍ عَلَى  ذِيْنَ  الْمُؤْمِنِيْنَ اعَِزَّ ذِلَّةٍ عَلَى 
ىِٕ  ِ وَلَا يَخَافُوْنَ لَوْمَةَ لَاٰۤ ُ وَاسِعٌ عَلِيْمٌ  الْكٰفِرِيْنََۖ يجَُاهِدُوْنَ فِيْ سَبيِْلِ اللّّٰٰ ءُۗ وَاللّّٰٰ ِ يؤُْتِيْهِ مَنْ يَّشَاٰۤ  مٍ ۗذٰلِكَ فَضْلُ اللّّٰٰ

Wahai orang-orang yang beriman, siapa di antara kamu yang murtad dari 
agamanya, maka Allah akan mendatangkan suatu kaum yang Dia mencintai 
mereka dan mereka pun mencintai-Nya, yang bersikap lemah lembut terhadap 
orang-orang mukmin dan bersikap tegas terhadap orang-orang kafir. Mereka 
berjihad di jalan Allah dan tidak takut pada celaan orang yang mencela. Itulah 
karunia Allah yang diberikan-Nya kepada siapa yang Dia kehendaki. Allah 
Maha Luas (pemberian-Nya) lagi Maha Mengetahui. (QS. Al-Maidah: 54) 

Kata ażillah menunjukkan sikap lemah lembut, rendah hati, dan tidak arogan 

terhadap sesama mukmin. Tafsir al-Ṭabarī menyatakan bahwa makna adzillah 

bukanlah kehinaan, tetapi sikap tidak merasa lebih tinggi dari orang lain, melainkan 

memperlakukan mereka dengan kasih dan hormat.63 Makna ażillah yaitu 

menyayangi, memberi rasa aman dan bersikap rendah hati kepada orang-orang 

mukmin. Ayat ini berbicara mengenai kaum yang akan Allah datangkan jika orang-

orang mukmin murtad dari agamanya. Ciri-ciri kaum tersebut adalah Allah cinta 

kepada meraka, mereka cinta kepada Allah, bersikap tawāḍu’ kepada orang-orang 

mukmin dan bersikap tegas kepada orang-orang kafir.64 Al-Jailani menafsirkan 

ażillah dengan bersikap tawāḍu’ dan mempererat tali persaudaraan dengan orang-

orang mukmin.65 Senada dengan kedua mufassir sebelumnya, Buya Hamka 

menjelaskan kelebihan kaum yang akan Allah datangkan sebagai pengganti orang 

murtad. Yaitu, dicitai Tuhan sebab mereka cinta Tuhan, bersikap tawāḍu’ kepada 

orang yang beriman, tidak gentar menghadapi orang kafir dan berjihad di jalan 

Allah.66 Sementara Al-Qusyairi tidak menafsirkan ayat ini sebagai ayat tawāḍu’. 

 
63 Al-Ṭabarī, Jāmi’ Al-Bayān Fī Ta’wīl Al-Qur’ān, Beirut: Mu’assasah Al-Risālah, 

2000, Juz 6, H. 247 
64 Sulaiman Bin Ibrohim Al-Lahim, Aunu Ar-Rohman Fi Tafsir Al-Qur’an, (Dammam: 

Dar Ibnu Al-Jauzi, 1441 H), Jilid 7, Hlm 475. 
65 Abdu Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, (Pakistan: Al-Maktabah Al-

Ma’rufiyah, 2010 M, Jilid 1, Hlm 452 
66 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, Hlm 1773 



67 

 

Menurutnya, kalimat ażillatin ‘alā al-mu’minīn, a’izzatin ‘alā al-kāfirīn menjelaskan 

bagaimana jiwa dan ruh dalam ber-mahabbah.67 

Terdapat tiga sifat pokok tawāḍu’ dalam berinteraksi sosial, pertama, ridho 

mendapat tempat yang tidak tinggi dalam suatu majelis, kedua, memulai 

mengucapkan salam kepada siapa saja yang ditemui, ketiga, tidak senang atau benci 

jika dipuji berbuat kebaikan.68 Perintah tidak bersifat sombong dalam Al-Qur’an 

dapat diartikan juga sebagai sikap tawāḍu’, seperti yang dinyatakan dalam Al-

Qur’an, 

 مِيْنَ ࣖ  الَاَّ تعَْلوُْا عَلَيَّ وَأتْوُْنِيْ مُسْلِ 

Janganlah engkau berlaku sombong terhadapku dan datanglah kepadaku 
sebagai orang-orang yang berserah diri!” (QS. An-Naml: 31) 

Ayat ini membahas cerita mengenai Nabi Sulaiman yang berbalas pesan 

dengan mengirim utusan. Dalam konteks ayat tersebut, bermakna janganlah 

meninggikan kedudukan lebih tinggi daripada kedudukanku dan meninggikan 

kedudukan dari semestinya termasuk dalam kesombongan.69 Nabi Muhammad 

memberi teladan dalam bersikap tawāḍu’, ini dapat dilihat dalam ibadah shalat 

malamnya hingga bengkak kakinya meski telah dijamin ampunan. Beliau 

menganggap dirinya hanyalah seorang hamba Allah. Bahkan ketika disanjung, beliau 

bersabda, 

النَّبِيَّ  سَمِعْتُ  قال:  عَنْهُ   ُ رَضِيَ اللَّّٰ الخَطَّابِ  بنِ  عُمَرَ  يَقوُلُ عَن  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ   ُ صَلَّى اللَّّٰ أطَْرَتِ    :  كَمَا  تطُْرُونِي  لَا 

 رواه البخاري  .النَّصَارَى ابْنَ مَرْيمََ؛ فإَنَِّمَا أنََا عَبْدُهُ، فَقوُلُوا: عَبْدُ اللهِ وَرَسُولهُُ 

Jangan kalian berlebihan memujiku sebagaimana kaum Nasrani memuji Isa 
bin Maryam. Aku hanyalah hamba, maka katakanlah hamba Allah dan Rasul-
Nya.” (HR. Bukhari, No. 2820). 

 

Ini menunjukkan bahwa Rasulullah SAW adalah puncak teladan dalam 

tawāḍu’ kepada Allah dan sesama manusia. Selain Nabi Muhammad, Nabi Musa AS 

dikenal sebagai salah satu Nabi Ulul Azmi yang memiliki keberanian luar biasa, 

namun tetap menunjukkan sikap tawāḍu’ yang mendalam kepada Allah. Dalam Surah 

Al-A'raf ayat 143 disebutkan bagaimana Nabi Musa berserah diri dan tersungkur 

ketika Allah menampakkan sedikit dari cahaya-Nya di gunung: 

خَرَّ مُوْسٰى صَعِقاًِۚ  ا تجََلّٰى رَبُّهٗ لِلْجَبَلِ جَعلَهَٗ دَكًّا وَّ  فلََمَّ

Maka tatkala Tuhannya menampakkan diri kepada gunung itu, dijadikannya 
gunung itu hancur luluh dan Musa pun jatuh pingsan." (QS. Al-A'raf: 143). 
 

 
67 Abu Al-Qasim Al-Qusyairi, Laṭaif Al-Isyarah, (Tk: Al-Haiah Al-‘Ammah Al-

Mishriyyah, 2000), Jilid 1, Hlm 432 
68 Abu Mas’ud Al-Ma’afi, Az-Zuhdu Li Al-Ma’afi, Beirut: Dar Al-Basyair, 1999, Hlm 

241 
69 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, …, Hlm 347 



68 

 

Ini menggambarkan bahwa sebesar apapun kekuatan dan keberanian Nabi 

Musa, di hadapan Allah ia tetap hamba yang lemah dan penuh penghambaan. Dalam 

Surah Ṭaha ayat 25-28, ketika diperintah menyampaikan dakwah kepada Fir'aun, 

Nabi Musa tidak merasa cukup dengan kemampuannya. Ia berdoa: 

ِ اشْرَحْ لِيْ صَدْرِيْْۙ  رْ لِيْْٓ امَْرِيْْۙ  ۝٢قاَلَ رَب  نْ لِ سَانِيْْۙ   ۝٢٦وَيسَ ِ    ۝٢٧وَاحْللُْ عُقْدَةً م ِ

Ya Tuhanku, lapangkanlah untukku dadaku, dan mudahkanlah untukku 
urusanku, dan lepaskanlah kekakuan dari lidahku..." (QS. Thaha: 25-27). 
 

Dalam Tafsir Al-Muẓhiri karya Al-Qaḍi Tsanaullah Panipati, dijelaskan 

bahwa doa ini adalah bentuk tawāḍu’ dan rasa butuh total kepada Allah. Bahkan 

ketika ingin mendapatkan ilmu dari Nabi Khidir, Nabi Musa tetap merendahkan 

dirinya sebagai seorang murid dan meminta izin untuk belajar.70 Allah berfirman, 

 وَلَا تمَْشِ فِى الْاَرْضِ مَرَحًاِۚ انَِّكَ لَنْ تخَْرِقَ الْاَرْضَ وَلَنْ تبَْلغَُ الْجِبَالَ طُوْلًا  

Janganlah engkau berjalan di bumi ini dengan sombong karena sesungguhnya 
engkau tidak akan dapat menembus bumi dan tidak akan mampu menjulang 
setinggi gunung. (QS. Al-Isra: 37) 

Term maraḥa berarti orang yang bersikap membanggakan diri, sombong dan 

angkuh. Karena orang yang membanggakan diri dan sombong menyangka bahwa 

dirinya lebih utama daripada selainnya. Maka, orang tersebut akan memastikan dan 

menjamin bahwa apa yang dibanggakan dan disombongkan harus terjadi selamanya. 

Padahal hukum Allah dalam menjadikan setiap apa yang dapat dibanggakan oleh 

manusia adalah pemberian dari-Nya, bukan sesuatu yang asli dari diri manusia itu 

sendiri. Karena setiap apa yang ada dalam diri manusia itu berawal dari ketiadaan 

kemudian menjadi ada. Untuk itu, bersikap tawaḍu’ merupakan sikap yang pantas 

dilakukan oleh manusia.71 Menurut Al-Jailani makna  ayat ini adalah, dalam 

menyeimbangkan ketauhidan dan pengetahuan perlu mengatur diri untuk bertawaḍu’ 

serta khushu’. Maka, janganlah berjalan di bumi dengan sikap sombong dan arogan, 

karena manusia tidak akan pernah bisa menandingi kuasa Allah.72 

Sikap tawāḍu’ tidak hanya tercermin dalam ucapan dan isi hati, tetapi juga 

melalui ekspresi fisik dan cara membawa diri dalam kehidupan sehari-hari. Dalam 

Surah Luqmān ayat 18, Allah Swt. berfirman: 

َ لَا يحُِبُّ كُلَّ مُخْتاَلٍ فَخُوْرٍِۚ  رْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تمَْشِ فِى الْاَرْضِ مَرَحًاۗ اِنَّ اللّّٰٰ  وَلَا تصَُع ِ

Janganlah memalingkan wajahmu dari manusia (karena sombong) dan 
janganlah berjalan di bumi ini dengan angkuh. Sesungguhnya Allah tidak 
menyukai setiap orang yang sombong lagi sangat membanggakan diri. (QS. 
Luqman: 18) 

 
70 Al-Qadi Ṡanaullah Panipati, Tafsir Al-Muẓhiri, (Beirut: Darul Kutub Al-Ilmiyyah, 

2002, Jilid 5, Hlm. 204) 
71 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, …, Jilid 11, Hlm 153 
72 Abdu Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 3, Hlm 122 



69 

 

Kata maraḥā berarti berjalan dengan sombong, bergaya tinggi, atau penuh 

kebanggaan diri. Ibn Kathīr menafsirkan bahwa larangan ini tidak hanya mencakup 

cara berjalan, tetapi juga cara berbicara, menatap, dan menunjukkan diri dalam 

masyarakat.73 Menurut Sha’rawi, term maraḥa berarti sombong, berjalan dengan 

angkuh dan berjingkrak. Berjalan di atas bumi diperbolehkan, tetapi dengan sikap 

khusus, yaitu berjalan dengan lurus (sesuai jalannya) dan lemah lembut. Umar Ra, 

pernah melihat seseorang yang berjalan dengan cara yang dapat menyebabkan 

kematian. Kemudian Umar menegurnya, “mengapa kamu berjalan dengan cara 

berjalan yang dapat membuatmu mati? Padahal Allah memberimu kesehatan, 

tinggalkan hal itu untuk masa tuamu.” Di lain waktu, Umar melihat seseorang 

berjalan dengan cara shaṭar, yaitu memotong jalan. Kemudia Umar menegurnya 

untuk tidak berjalan dengan melompat-lompat, berlari maupun berjalan terlalu cepat. 

Maka, yang diminta adalah berjalan dengan cara yang lurus dan sederhana.74 Term 

maraḥa dalam ayat ini berarti rasa bahagia dan gembira karena memiliki sesuatu yang 

binasa atau tidak kekal yang membuat seseorang membanggakan diri.75 

Allah memberi perintah untuk rendah hati kepada sesama, khususnya kepada 

orang mukmin, Allah berfirman, 

نْهُمْ وَلَا تحَْزَنْ عَليَْهِمْ وَاخْفِضْ جَناَحَكَ لِلْمُ   ؤْمِنيِْنَ  لَا تمَُدَّنَّ عَيْنَيْكَ الِٰى مَا مَتَّعْناَ بهِْٖٓ ازَْوَاجًا م ِ

Jangan sekali-kali engkau (Nabi Muhammad) menujukan pandanganmu 
(tergiur) pada kenikmatan hidup yang telah Kami berikan kepada beberapa 
golongan di antara mereka (orang kafir). Jangan engkau bersedih hati atas 
(kesesatan) mereka dan berendahhatilah engkau terhadap orang-orang 
mukmin. (QS. Al-Hijr: 88) 

Kalimat خۡفِضۡ جَناَحَكَ ٱ  yang berarti merendahkan sayap untuk melindungi anaknya 

diserupakan dengan merendahkan hati karena keduanya identik dengan makna 

kelemahlembutan, kesantunan dan kasih sayang.76 Selain itu, kalimat ini merupakan 

perintah Allah kepada Nabi untuk melindungi dan menyelimuti ummatnya dengan 

kasih sayangnya, terutama bagi kaum lemah.77 Menurut Ali Ash-Shobuni, potongan 

ayat ini ditafsirkan dengan sikap tawāḍu’ kepada orang yang iman kepada Nabi 

 
73 Ibn Kaṡīr, Tafsīr Al-Qur’ān Al-‘Aẓīm, Beirut: Dār Al-Fikr, 2000, Juz 6, H. 346 
74 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, …, Jilid 14, Hlm 77 
75 Abdu Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 4, Hlm 312 
76 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, Jakarta: Gema Insani, 

2013, Pdf E-Book, Jilid 10, Hlm 228 
77 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, Tk, Pustaka Nasional, Tt, Pdf 

E-Book, Jilid 5, Hlm 379. Asy-Sya’rowi Menjelaskan Ayat Sebagai Perintah Allah Kepada 

Nabi Muhammad Dalam Menggunakan Kekuasaan, Kemampuan, Dan Kekuatannya Untuk 

Mengayomi Orang Yang Lemah. Lihat Juga M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir 

Imaniyah, (Kairo: Dar An-Nur, 2010), Jilid 10, Hlm 523. Bentuk Tawāḍu’ Dapat Berupa 

Memberi Kemudahan Dan Meringankan Pada Masa Sulit Seseorang. Lihat Abdul Qodir Al-

Jailani, Tafsir Al-Jailani, (Istanbul: Markaz Al-Jailani, 2013), Jilid 3, Hlm 28  



70 

 

Muhammad dan orang yang lemah dari golongan mukmin78 dan berlemah lembut 

kepada orang muslim yang fakir79. Dan Qurasih Shihab memaknai kata janah yang 

berarti sayap dengan makna kerendahan hati, hubungan harmonis, perlindungan serta 

ketabahan saat-saat krisis. Selain itu, ayat ini diartikan dengan sikap tidak tergiur, iri 

dan kecil hati atas nikmat duniawi.80 Berbeda dengan mufassir di atas, Buya Hamka 

tidak menafsirkan ayat tersebut sebagai ayat yang membahas sikap tawāḍu’. Term 

Khofd dimaknai sebagai pelindung dan penyelimut bagi orang-orang mukmin.81  

Imām al-Ghazālī menyatakan bahwa tawāḍu’ terhadap sesama mukmin harus 

lahir dari kesadaran bahwa setiap orang memiliki kelebihan yang mungkin tidak kita 

miliki. Bahkan, al-Ghazālī menyarankan agar seseorang melihat orang lain sebagai 

lebih baik darinya dalam hal agama dan akhlak, dan memuliakan mereka atas dasar 

itu.82 Yūsuf al-Qaraḍāwī dalam bukunya, menegaskan bahwa salah satu penyebab 

retaknya ukhuwah Islamiyah adalah hilangnya tawāḍu’ di antara sesama Muslim. Ia 

menyatakan bahwa orang yang benar-benar tawāḍu’ tidak merasa lebih pintar, lebih 

saleh, atau lebih pantas dihormati daripada saudaranya. Sebaliknya, ia justru 

memberikan ruang bagi orang lain untuk tumbuh dan dihargai. Tawāḍu’ kepada 

sesama mukmin juga menyangkut bagaimana seseorang menyikapi perbedaan 

pendapat.83 Selain itu, dalam Surah Asy-Syu’ara ayat 215, Allah berpesan kepada 

Rasul-Nya: 

۝٢وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَِۚ   
Dan rendahkanlah dirimu terhadap orang-orang yang beriman yang 
mengikutimu.” (QS. Asy-Syu’ara: 215). 

Kata janaḥ pada mulanya berarti sayap. Penggalan ayat ini mengilustrasikan 

sikap dan perilaku seseorang seperti halnya seekor burung yang merendahkan 

sayapnya pada saat ia hendak mendekat dan bercumbu kepada betinanya, atau 

melindungi anak-anaknya. Sayapnya terus dikembangkan dengan merendah dan 

merangkul, serta tidak beranjak meninggalkan tempat dalam keadaan demikian 

sampai berlalunya bahaya. Dari sini ungkapan itu dipahami dalam arti kerendahan 

 
78 M. Ali Ash-Shobuni, Shofawat At-Tafasir, (Kairo: Dar Ash-Shobuni, Tt), Jilid 2, 

Hlm 113. Penafsiran Beliau Sama Dengan Penafsiran Abu ‘Abdilla Muhammad Al-Qurthubi 

Dalam Kitabnya, Lihat Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an, 1967, Jilid 10, Hlm 57. 
79 Ahmad Musthofa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, (Beirut: Dar Al-Fikr, 1973), Jilid 

13, Hlm 46. Lihat Juga Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur’an Al-‘Adzim, (Alexandria: Al-Maktab Al-

Jami’iy Al-Hadis, Tt), Jilid 2, Hlm 627. 
80 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an), 

(Tangerang: Lentera Hati, 2005), Vol 7, Hlm 165 
81 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, …, Jilid 5, Hlm 3879 
82 Imām al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2005, 

Jilid 3, hlm. 340) 
83 Yūsuf al-Qaraḍāwī, al- Tawāḍu’ wa al-Kibriyā’ (Kairo: Maktabah Wahbah, 1994, 

hlm. 88) 



71 

 

hati, hubungan harmonis dan perlindungan serta ketabahan dan kesabaran bersama 

kaum beriman, khususnya pada saat-saat sulit dan krisis. Kata ittaba'aka yakni dalam 

memainkan tuntunan agama. Ibnu 'Asyûr, seperti dikutip Quraish Shihab, memahami 

kata ini hanya dalam arti beriman, sedang penyebutan kata al-mu'minin menurutnya 

adalah untuk menjelaskan mengapa Nabi saw. ditugaskan untuk berendah hati kepada 

mereka, seolah-akan ayat ini berkata: Hadapilah mereka dengan kerendahan hati 

karena keimanan mereka.84 Rendahkan sayap artinya dekati mereka, jangan menjauhi 

mereka, jangan meninggi dari mereka. Perintah Allah ini pun dijalankan sepenuhnya 

oleh Nabi Muhammad, sehingga orang yang beriman kepada Nabi Muhammad itu 

bukanlah disebut murid atau pengikut, melainkan disebut sahabat.85 Imam Ath-

Thabari dalam Tafsir Jami’ al-Bayan, menjelaskan bahwa ayat ini memerintahkan 

Nabi Muhammad SAW untuk menampilkan sikap penuh kasih dan rendah hati 

kepada para pengikut beliau, sebagai teladan utama dalam kehidupan bermasyarakat. 

Ini sekaligus menunjukkan bahwa sifat tawāḍu’ adalah bagian integral dari keimanan 

dan ketakwaan, bahkan Rasulullah pun diperintahkan untuk mengedepankannya.86 

Interaksi keluarga, khususnya antara anak dan orang tua, memainkan peran 

penting dalam membentuk kepribadian yang mutawāḍi’. Nabi Muhammad bersabda 

bagiaman mulianya seorang ibu, hingga dinyatakan bahwa surga berada di bawah 

telapak kakinya, 

هَاتِ   الْجَنَّةُ تحَْتَ أقَْدَامِ الْْمَُّ

Surga itu berada dibawah telapak kaki ibu 
 

Penghromatan kepada seorang ibu tersebut merupakan lambang tawāḍu’ 

kepada seorang ibu.87 Dalam Surah al-Isrā’ ayat 24, Allah Swt. memerintahkan untuk 

hormat dan mengasihi orang tua: 

ِ ارْحَمْهُ  ب  حْمَةِ وَقُلْ رَّ  مَا كَمَا رَبَّيٰنِيْ صَغِيْرًاۗ  وَاخْفِضْ لَهُمَا جَناَحَ الذُّل ِ مِنَ الرَّ

Rendahkanlah dirimu terhadap keduanya dengan penuh kasih sayang dan 
ucapkanlah, “Wahai Tuhanku, sayangilah keduanya sebagaimana mereka 
berdua (menyayangiku ketika) mendidik aku pada waktu kecil.” (QS. Al-Isra: 
24) 

 
84 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an), 

…, Vol 10, Hlm 150 
85 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, …, Jilid 5, Hlm 5177 

86 Ath-Thabari, Tafsir Jami’ Al-Bayan, (Kairo: Dar Al-Ma’arif, 1954, Jilid 19, Hlm. 

153) 
87 Muhammad Amin, Radd Al-Muḥtar ‘Ala Radd Al-Mukhtar, Beirut: Dar Al-Fikr, 

1992, Jilid 4, Hlm 125 



72 

 

Term żull dalam ayat ini berarti rendah hati,88 dan berlemah lembut.89 Term 

tersebut juga dapat berarti tawāḍu’ dan tunduk.90 Kata khafḍ berarti menurunkan, 

merendahkan atau melembutkan, dan dalam konteks ini digunakan untuk 

menunjukkan ekspresi kerendahan diri secara emosional dan fisik dalam relasi anak 

kepada orang tua. Maksud dari rendahkanlah dirimu terhadap mereka berdua, yaitu 

bersikap rendah hati kepada keduanya atau merawat dan memerhatikan keduanya 

dengan baik.91 Al-Qurṭubī menyatakan bahwa perintah ini mencakup aspek perilaku, 

bahasa tubuh, dan niat hati yang dipenuhi dengan penghormatan.92 Ayat ini masih 

melanjutkan pembahasan ayat sebelumnya tentang tuntunan bakti kepada ibu bapak. 

Ayat ini memerintahkan anak untuk merendahkan dirinya terhadap orang tua 

didorong oleh karena rahmat kasih sayang kepada keduanya, bukan karena takut atau 

malu dicela orang bila tidak menghormatinya. Dan berdoalah kepada Allah secara 

tulus, meminta kepada Allah untuk menanamkan kasih pada orang tua, memberi 

kasih sayang terhadap keduanya, sebagaimana mereka berdua telah melimpahkan 

kasih di waktu kecil.93 Maksud dari bersikap tawaḍu kepada keduanya dengan 

perbuatanmu, adalah bersungguh-sungguhlah dalam bersikap tawadhu dan dalam 

merendahkan diri di hadapan keduanya. Karena lafal wahfidz lahuma janahaa yang 

secara bahasa perintah untuk merendahkan sayap merupakan kinayah dari sikap 

tawaḍu. Sikap tawaḍu ini harus muncul dari kasih sayang yang tulus kepada 

keduanya, bukan hanya karena menunaikan perintah dan takut dari cela atau kritikan 

orang.94 

Penafsiran kata janahaa pada QS. Al-Hijr: 88, berarti seekor burung 

merendahkan sayapnya pada saat mengasihi dan melindungi anak-anaknya. 

Sayapnya terus dikembangkan dengan merendah dan merangkul, serta tidak beranjak 

meninggalkan tempat dalam keadaan demikian sampai kondisinya aman bagi 

anaknya. Dari hal tersebut, dapat dipahami term tersebut berarti kerendahan hati, 

perlindungan dan ketabahan. Redaksi ayat QS. Al-Isra: 24 sedikit berbeda dengan 

ayat 88 surat al-Hijr, karena terdapat tambahan kata adz-dzull, dimana ayat tersebut 

konteksnya adalah keadaan burung. Adapun pada ayat al-Hijr karena ia ditujukan 

 
88 John Penrice, Silku Al-Bayan Fi Manaqib Al-Qur’an (Dictionary And Glossary The 

Kor-Ān), …, Hlm 52 
89 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, …, Hlm 239 
90 Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, …, 

Hlm 237 
91 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 8, Hlm 70 
92 Al-Qurṭubī, Al-Jāmi’ Li Aḥkām Al-Qur’ān, Kairo: Dār Al-Kutub Al-Miṣriyyah, 

1964, Juz 10, H. 290 
93 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an), 

…, Vol 10, Hlm 446 
94 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 8, Hlm 73 



73 

 

kepada Nabi saw. terhadap umatnya, maka tentu saja kerendahan dan rasa takut yang 

dimaksud tidak diperlukan.95 

Karakter utama orang-orang yang beriman dan bertakwa adalah mereka yang 

bersikap rendah hati atau tawāḍu’ kepada sesama. Dalam Al-Qur’an, sifat ini 

disebutkan secara eksplisit sebagai ciri khas hamba Allah yang sejati. Dalam Surah 

Al-Furqan ayat 63, Allah berfirman: 

اِذاَ خَاطَبَهُمُ الْجٰهِلوُْنَ قاَلوُْا سَلٰمًا  حْمٰنِ الَّذِيْنَ يَمْشُوْنَ عَلَى الْاَرْضِ هَوْناً وَّ  وَعِباَدُ الرَّ

Hamba-hamba Tuhan Yang Maha Pengasih itu adalah yang berjalan di atas 
bumi dengan rendah hati dan apabila orang-orang bodoh menyapa mereka 
(dengan kata-kata yang menghina), mereka mengucapkan, “Salam.” (QS. Al-
Furqon: 63) 

Artinya bahwa hamba Allah Yang Maha Penyayang adalah mereka yang 

berjalan di bumi dengan rendah hati. Term hauna berasal dari kata hawn, yang berarti 

kelembutan, ketenangan, dan sikap bersahaja tanpa keangkuhan. Menurut al-

Marāghī, hauna dalam ayat ini mencerminkan karakter batin yang stabil dan tidak 

reaktif terhadap provokasi.96 Ayat ini menegaskan bahwa sifat dasar dari seorang 

mukmin adalah bersifat tawāḍu’ dalam berinteraksi dengan sesama maupun dalam 

beribadah kepada Allah SWT. Dalam Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab, 

dijelaskan bahwa makna yamsyuuna ‘ala al-ardhi haunaa bukan hanya tentang cara 

berjalan secara fisik, tetapi menggambarkan sikap batin yang tidak sombong, tidak 

angkuh, serta tidak merasa lebih dari orang lain. Mereka sadar bahwa semua nikmat 

dan kelebihan yang mereka miliki semata-mata berasal dari Allah, sehingga tidak ada 

alasan untuk merasa tinggi diri.97 Tafsir al-Sa’dī menyebutkan bahwa hauna di sini 

bukan sekadar cara berjalan, melainkan cerminan akhlak keseluruhan yang lembut, 

bersahaja, dan tidak membalas kejahatan dengan keangkuhan.98 

Dalam ayat ini Allah menyebutkan salah satu sifat ‘ibad ar-rahman (hamba 

Allah Yang Maha Pengasih),99 yaitu, berjalan dengan keramahan, ketenangan dan 

kelembutan tanpa ada lagak sombong serta arogan. Karena cara jalan seseorang 

mempresentasikan bagaimana ketika dia bertemu masyarakat, dan ini merupakan 

 
95 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an), 

…, Vol 10, Hlm 447 
96 Aḥmad Muṣṭafā Al-Marāghī, Tafsīr Al-Marāghī, Kairo: Maktabah Al-Tijārīyah Al-

Kubrā, 1946, Juz 19, H. 159 
97 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, (Jakarta: Lentera Hati, 2002, Jilid 7, Hlm. 

456) 
98 ‘Abd Al-Raḥmān Al-Sa’dī, Taysīr Al-Karīm Al-Raḥmān, Riyāḍ: Maktabah Ibn Al-

Jawzī, 2000, H. 575 
99 Orang-orang yang sampai pada martabah ar-riḍwan dan orang-orang yang 

beruntung dapat bertemu dengan Allah. Lihat Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, …, 

Jilid 4, Hlm 42 



74 

 

akhlak robbani100 yang menciptakan penyamarataan dalam menilai suatu 

masyarakat.101 Menurut Al-Jailani, cara jalannya ‘ibad ar-rahman yaitu berjalan 

dengan mengangkat kaki (tidak menyeret) dan lembut tanpa menimbulkan 

perselisihan dengan seseorang serta tabiat atau kebiasaan buruk seperti sombong dan 

arogansi dalam berjalan.102 Menurut Muḥammad al-Ṭāhir Ibn ‘Āsyūr, istilah hawnā 

dalam ayat ini tidak hanya mencerminkan sikap sosial, tetapi merupakan ekspresi 

batin yang lahir dari ketundukan terhadap syariat Allah, yakni tawāḍu’ kepada agama 

dan perintah-Nya.103  

Para sahabat Nabi Muhammad SAW merupakan generasi terbaik umat Islam 

yang tidak hanya meneladani ajaran Rasulullah dari segi akidah dan syariat, tetapi 

juga dalam hal akhlak mulia, termasuk tawāḍu’ (kerendahan hati) kepada sesama 

manusia. Meskipun tidak secara eksplisit disebutkan satu per satu dalam Al-Qur’an, 

Allah memuji secara umum akhlak dan sikap para sahabat dalam banyak ayat, 

termasuk sikap saling menghormati dan merendahkan hati terhadap sesama. Salah 

satu ayat penting yang mencerminkan sikap tawāḍu’ mereka adalah Surah Al-Fath 

ayat 29: 

ءُ بَيْنَهُمْ ترَٰىهُمْ رُكَّعاً سُجَّ  ءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاٰۤ ِ ۗوَالَّذِيْنَ مَعهَْٗٓ اشَِدَّاٰۤ سُوْلُ اللّّٰٰ دٌ رَّ ِ وَرِضْوَاناً َۖ  دًا يَّبْتغَوُْنَ فَ مُحَمَّ نَ اللّّٰٰ  ضْلًْ م ِ

Nabi Muhammad adalah utusan Allah dan orang-orang yang bersama 
dengannya bersikap keras terhadap orang-orang kafir (yang bersikap 
memusuhi), tetapi berkasih sayang sesama mereka. Kamu melihat mereka 
rukuk dan sujud mencari karunia Allah dan keridaan-Nya. (QS. Al-Fath: 29) 

Kata ruḥama’ berasal dari akar raḥima yang bermakna kasih, kelembutan, dan 

empati. Dalam Tafsīr al-Rāzī, makna ayat ini menegaskan bahwa keberhasilan sosial 

Nabi dan para sahabatnya dalam membangun masyarakat tidak lepas dari sikap 

tawāḍu’ yang diekspresikan melalui kasih sayang kepada sesama.104 Termasuk dalam 

sifat sahabat Nabi Muhammad adalah bersikap keras kepada orang kafir dan berkasih 

sayang kepada sesama mukmin. Menurut Sya’rowi, sifat para sahabat adalah 

mengumpulkan sikap keras kepada orang kafir dan berkasih sayang orang mukmin 

serta sebaliknya. Ini menjadi dalil bahwa orang mukmin itu tidak mempunyai 

 
100 Akhlak Robbani adalah akhlak atau perilaku yang berorientasi kepada nilai-nilai 

Ilahi dan mengikuti petunjuk yang ditetapkan oleh Allah SWT. Dalam perspektif Islam, 

akhlak ini mencakup sikap dan tindakan yang berdasarkan pada wahyu Allah, baik itu melalui 

Al-Qur’an maupun Hadis Nabi Muhammad SAW, dengan tujuan untuk menciptakan individu 

yang tidak hanya berperilaku baik di dunia, tetapi juga bertindak sesuai dengan perintah Allah 

dalam rangka meraih kebahagiaan dunia dan akhirat. 
101 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, …, Jilid 12, Hlm 741 
102 Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, …, Jilid 4, Hlm 42 
103 Muḥammad Al-Ṭāhir Ibn ‘Āsyūr, Al-Taḥrīr Wa Al-Tanwīr, Tunis: Dār Sahnūn, 

1997, Juz 19, H. 287 
104 Fakhr Al-Dīn Al-Rāzī, Mafātīḥ Al-Ghayb, Beirut: Dār Iḥyā’ Al-Turāth, 1999, Juz 

28, H. 84 



75 

 

karakter yang tetap dalam menghukumi segala sesuatu. Seperti contoh, sahabat Abu 

Bakr Aṡ-Ṡiddiq, dikenal masyarakat sebagai orang yang lemah lembut dan menebar 

kasih sayang. Namun, ketika banyak orang yang murtad sepeninggal Nabi 

Muhammad, ia bersikap keras kepada orang-orang yang murtad.105 Term Ruḥama 

juga dapat bermakna orang-orang yang tawaḍu’ kepada ahli kebenaran dan tauhid.106 

Sayyidah Aisyah juga pernah memperlihatkan bagaimana Sayyidah Aisyah 

bersikap tawāḍu’. Uqbah Bin Shuhban al-Hunnaa’i bercerita, bahwa ia pernah 

bertanya mengenai makna dari QS. Fathir ayat 32 kepada Sayyidah ‘Aisyah, 

kemudian beliau menjawab, 

، هَؤُلَاءِ   ياَ:  لِي   فَقاَلتَْ  ا  فِي  بنَُيَّ ِ   رَسُولِ   عَهْدِ   عَلَى  مَضَى  فَمَنْ   باِلْخَيْرَاتِ   السَّابقُِ   الْجَنَّةِ أمََّ   رَسُولُ   لَهُ   شَهِدَ ص.م.      اللَّّٰ
 ِ زْقِ   باِلْحَياَةِ ص.م.    اللَّّٰ ا.  وَالر ِ ا  بهِِ   لَحِقَ   تَّىحَ   هِ أصَْحَابِ   مِنْ   أثَرََهُ   اتَّبعََ   فَمَنِ   الْمُقْتصَِدُ   وَأمََّ   فَمِثلِْي   لِنَفْسِهِ   الظَّالِمُ   وَأمََّ

 . مَعنََا نَفْسَهَا فَجَعلََتْ : قاَلَ . وَمِثلْكُُمْ 

Kemudian Sayyidah ‘Aisyah berkata kepdaku: Wahai anakku, mereka 
semuanya merupakan ahli surga. Yang berlomba-lomba dalam kebaikan 
adalah mereka yang telah wafat di masa Rasulullah (hidup), mereka adalah 
orang-orang yang mendapat persaksian dari Rasulullah dengan kenikmatan 
hidup dan kebaikan rizki. Kaum pertengahan adalah mereka para shahabat 
Nabi yang mengikuti jejaknya hingga mereka bertemu dengannya (wafat). 
Adapun yang menzalimi dirinya sendiri adalah mereka yang seperti saya dan 
kamu. Kemudian ‘Uqbah berkata: Beliau (‘Aisyah) menjadikan dirinya 
bersama kita (tabi’in).”107 
 

Sungguh luar biasa Sayyidah ‘Aisyah memasukkan dirinya ke dalam golongan 

orang yang zalim kepada diri sendiri, sedangkan beliau wanita terbaik dan salah satu 

orang yang paling banyak meriwayatkan hadis-hadis Nabi Muhammad SAW. Ibnu 

katsir memberi keterangan bawha apa yang disampaikan oleh sayyidah ‘Aisyah 

merupakan pembahasan tentang tawāḍu’. 

وهذا منها رضي الله عنها ، من باب الهضم والتواضع ، وإلا فهي من أكبر السابقين بالخيرات; لْن فضلها على  
 108النساء كفضل الثريد على سائر الطعام 

Uqbah melanjutkan, bahwa Siti Aisyah dalam jawabannya itu memasukkan 

dirinya ke dalam golongan kami (para tabi’in), dan hal ini termasuk ungkapan 

kerendahan hati dan sifat tawāḍu’ Siti Aisyah R.A. Karena sesungguhnya pada 

hakikatnya Siti Aisyah termasuk salah seorang pembesar dari orang-orang 

yang lebih cepat mengerjakan kebaikan, mengingat keutamaannya di atas 

 
105 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, …, Jilid 16, Hlm 638 
106 Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, …, Jilid 5, Hlm 376 
107 Http://Www.Ibnukatsironline.Com/2015/09/Tafsir-Surat-Fathir-Ayat-32.Html 
108 Https://Quran.Ksu.Edu.Sa/Tafseer/Katheer/Sura35-Aya32.Html 



76 

 

kaum wanita sama dengan keutamaan makanan ṡarid 109 di atas semua jenis 

makanan lainnya.110 

Dalam dunia keilmuan Islam, tawāḍu’ merupakan inti dari hubungan antara 

guru dan murid. Seorang guru tidak hanya dituntut untuk menyampaikan ilmu dengan 

benar, tetapi juga menampilkan tawāḍu’ kepada murid-muridnya, sebagai bentuk 

penghormatan terhadap proses belajar-mengajar, serta kesadaran bahwa ilmu adalah 

amanah dari Allah. Dalam waktu yang sama, murid juga harus memiliki tawāḍu’ 

kepada gurunya, karena dengan kerendahan hatilah ilmu bisa masuk dan membawa 

keberkahan. Imām Mālik pernah berkata, sebagaimana dikutip oleh Ibn Jama’ah: 

“Dahulu, orang-orang belajar adab terlebih dahulu sebelum menuntut ilmu.” Ini 

menunjukkan bahwa tawāḍu’ kepada guru adalah adab fundamental dalam menuntut 

ilmu. Murid tidak menyela pembicaraan gurunya, tidak meninggikan suara, dan tidak 

menampakkan sikap seolah lebih tahu.111 Imam al-Ghazālī menulis bahwa murid 

yang sombong tidak akan mendapat cahaya ilmu, sebab ilmu adalah nur yang tidak 

akan masuk ke hati yang tertutup oleh keangkuhan. Namun, hubungan ini bukanlah 

hubungan hirarkis kaku. Seorang guru sejati juga bersikap tawāḍu’ terhadap murid-

muridnya.112 

Dalam ādāb al-‘alim wa al-muta’allim, disebutkan bahwa Imām al-Shāfi‘ī 

berkata: “Aku selalu memuliakan muridku yang menghormatiku, sebagaimana aku 

menghormati guruku.” Dalam praktiknya, banyak ulama besar duduk sejajar bersama 

murid-muridnya, tidak membuat sekat, bahkan menerima kritik ilmiah dari mereka. 

Ini menunjukkan bahwa tawāḍu’ guru tidak berarti kehilangan wibawa, melainkan 

memperkuat ikatan spiritual dalam proses pendidikan. Imam Syafi’i mencontohkan 

sikap tawāḍu’nya, seperti yang tertulis dalam syi’irnya: 

وَأكَرَهُ مَن تِجارَتهُُ المَعاصي · وَلَو  أحُِبُّ الصالِحينَ وَلَستُ مِنهُم · لَعلَ ي أنَ أنَالَ بِهِم شَفاعَه  :  الشافعي  الإمام  قال

  113 كُن ا سَواءً في البضِاعَه

Aku mencintai orang-orang sholeh meskipun aku bukan termasuk di antara 
mereka. Semoga bersama mereka aku bisa mendapatkan syafa’at kelak. Aku 
membenci para pelaku maksiat, meskipun kami sama, melakukan maksiat.” 

 
109 Ṡarid adalah roti yang potong-potong kemudian dicampurkan dengan kaldu daging 

dan terkadang dicampur Bersama daging juga. Lihat Adnan At-Tharsyah, Yang Disenangi 

Nabi Sukai Dan Yang Tidak Disukai, Penrj. Nur Fauziah Dimyathi, Depok: Gema Insani, 

2006, Hlm 542 
110 Http://Www.Ibnukatsironline.Com/2015/09/Tafsir-Surat-Fathir-Ayat-32.Html 
111 Ibn Jama’ah, Adab Al-‘Ālim Wa Al-Muta’llim, (Beirut: Dār Al-Bashā’ir Al-

Islāmiyyah, 2005, Hlm. 51) 
112 Imām Al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm Al-Dīn, (Jilid 1, Hlm. 82) 
113 Mu’taz Ahmad Ibrahim, Syu’ara’u wa lakin: Qabasat Min ‘Uyun al-Adabi Al-

‘Arabi, Tk: Dauru Ḥawaran, 2022, Hlm 222 



77 

 

Dalam syi’ir tersebut, Imam Syafi’i bersikap tawāḍu’ dengan menyampaikan bahwa 

ia bukan termasuk orang-orang saleh. Padahal semua orang tahu bagaimana 

kesalehan beliau. Husain Al-Karabisi bercerita, seperti yang dikutip Yusuf bin 

Taghri, Imam Syafi’i selalu bangun di sepertiga malam dan tidak kurang dari 50 ayat 

bahkan sampai 100 ayat beliau baca di waktu itu. Jika melewati ayat tentang rahmat 

Allah, beliau memohon kepada Allah dan jika melewati ayat azab, beliau berlindung 

kepada-Nya. 

 

C. Tawāḍu’ Kepada Alam 

Dalam perspektif Islam, tawāḍu’ tidak hanya mencakup hubungan vertikal 

antara manusia dengan Allah (tawāḍu’ ilā Allāh), dan hubungan horizontal antara 

manusia dengan sesama manusia (tawāḍu’ li al-nās), tetapi juga hubungan antara 

manusia dengan alam semesta. Al-Qur’an sebagai petunjuk hidup menyajikan 

berbagai isyarat tentang pentingnya bersikap rendah hati di hadapan ciptaan Allah, 

termasuk alam. Manusia diperintahkan untuk tidak berlaku sombong terhadap bumi 

dan segala isinya serta menjaga kelestarian dan keseimbangannya. Hal ini 

menunjukkan bahwa tawāḍu’ kepada alam merupakan bagian integral dari keimanan 

dan etika spiritual dalam Islam. Al-Qur’an memerintahkan manusia untuk 

mentadabburi alam sebagai bentuk pengenalan terhadap kebesaran Allah. Dalam 

Surah al-Ghāsyiyah ayat 17–20 disebutkan: 

الْجِباَلِ  وَالَِى  رُفِعتَْۗ  كَيْفَ  ءِ  السَّمَاٰۤ وَاِلَى  خُلِقتَْۗ  كَيْفَ  بِلِ  الْاِ الَِى  يَنْظُرُوْنَ  كَيْفَ  افََلَْ  الْاَرْضِ  وَالَِى  نصُِبتَْۗ  كَيْفَ   

 سُطِحَتْۗ  

17. Tidakkah mereka memperhatikan unta, bagaimana ia diciptakan? 18. 
Bagaimana langit ditinggikan? 19. Bagaimana gunung-gunung ditegakkan? 
20. Bagaimana pula bumi dihamparkan? (QS. al-Ghāsyiyah [88]: 17–20). 

 

Ayat ini mengajak manusia untuk merenungi fenomena penciptaan alam 

dengan kekaguman dan kerendahan hati, bukan dengan rasa kepemilikan dan 

kesombongan. Al-Marāghī dalam tafsirnya menjelaskan bahwa kekaguman terhadap 

penciptaan makhluk-makhluk tersebut seharusnya melahirkan rasa tawāḍu’ dan 

pengakuan terhadap kebesaran Allah.114 Prinsip dasar ajaran Islam melarang 

perusakan terhadap bumi. Dalam Surah al-A’rāf ayat 56 Allah berfirman: 

نَ الْمُحْسِنيِْنَ  وَلَا تفُْسِدُوْا فِى الْاَرْضِ بَعْدَ اصِْلَْحِ  ِ قَرِيْبٌ م ِ طَمَعاًۗ اِنَّ رَحْمَتَ اللّّٰٰ  هَا وَادْعُوْهُ خَوْفاً وَّ

Janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi setelah diatur dengan baik. 
Berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut dan penuh harap. Sesungguhnya 
rahmat Allah sangat dekat dengan orang-orang yang berbuat baik. (QS. Al-
A’raf: 56) 

 
114 Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī, Tafsīr al-Marāghī, Kairo: al-Maktabah al-Tijārīyah 

al-Kubrā, 1946, juz 30, h. 144) 



78 

 

Ayat ini memberikan peringatan keras terhadap tindakan merusak bumi, serta 

menganjurkan manusia untuk berdoa kepada Allah dengan penuh khawf (takut) dan 

raja’ (harap). Menurut Ibn Kathīr, ayat ini mencakup larangan terhadap seluruh 

bentuk kerusakan ekologis dan eksploitasi yang bertentangan dengan hikmah 

penciptaan.115 Kalimat وَلَا تفُْسِدُوْا dimaknai sebagai berbuat kerusakan di bumi dengan 

kesyirikan, berdoa atau meminta kepada selain Allah, berbuat maksiat dan lainnya 

yang termasuk dalam al-fasad al-ma’nawiy. Dimana kerusakan ma’nawiy yang 

menyebabkan kerusakan ḥissiy, seperti hancurnya tanaman dan binatang ternak 

sehingga menjadikan tanah menjadi tandus dan kekeringan, hilangnya keberkahan, 

mengurangi kebaikan, banyak ditemukan penyakit dan runtuhnya suatu negara.116 

Konsep mīzān (keseimbangan) dalam al-Qur’ān menunjukkan bahwa seluruh 

elemen alam semesta diciptakan dalam keserasian dan keharmonisan. Dalam Surah 

al-Raḥmān ayat 7–9 disebutkan: 

ءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيْزَانَْۙ الَاَّ تطَْغَوْا فِى الْمِيْزَانِ وَاقَيِْمُوا الْوَزْنَ باِلْقِسْطِ وَلَا تخُْسِرُ وَال  وا الْمِيْزَانَ سَّمَاٰۤ

7. Langit telah Dia tinggikan dan Dia telah menciptakan timbangan (keadilan 
dan keseimbangan). 8. Agar kamu tidak melampaui batas dalam timbangan itu. 
9. Tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan janganlah kamu mengurangi 
timbangan itu. (QS. al-Raḥmān: 7–9). 

Sayyid Quṭb menekankan bahwa ayat ini mengajarkan bahwa manusia tidak 

boleh merusak keseimbangan yang telah ditetapkan Allah dalam penciptaan. 

Pelanggaran terhadap keseimbangan itu merupakan bentuk kesombongan yang 

bertentangan dengan tawāḍu’.117 Menurut Sulaiman bin Ibrahim Al-Lahim, waḍa’a 

al-miīzān berarti mendirikan suatu keadilan dan mewajibkan kepada hamba-hamba-

Nya untuk seimbang atau adil antara perkataan dan perbuatan.118 Senada dengan 

penafsiran tersebut, M. Quraish Shihab menfasirkan, bahwa waḍa’a al-miīzān 

bermakna tegakkanlah necara timbangan, yaitu neraca keadilan dalam semua 

persoalan terhadap semua orang termasuk kepada diri-sendiri.119 Menurut Wahbah 

Zuhaili, waḍa’a al-miīzān diartikan Allah menetapkan keadilan, tatanan, sistem dan 

keseimbangan pada semua hal-hal kosmik.120 Allah meletakkan dan memposisikn 

langit dalam ketinggian di atas bumi, untuk menyeimbangkan antara alam atas dan 

bawah serta memberi perintah kepada manusia untuk berbuat keadilan di bumi.121 

 
115 Ibn Kaṡīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Beirut: Dār al-Fikr, 2000, juz 3, Hlm. 418 
116 Sulaiman bin Ibrahim Al-Lahim, ‘Aunu Ar-Rahman Fi At-Tafsir, ..., Jilid 9, Hlm 

136 
117 Sayyid Quṭb, Fī Ẓilāl al-Qur’ān, Kairo: Dār al-Shurūq, 2001, juz 27, h. 360 
118 Sulaiman bin Ibrahim Al-Lahim, ‘Aunu Ar-Rahman Fi At-Tafsir, ..., Jilid 20, Hlm 

323 
119 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, …, Jilid 13, Hlm 499 
120 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 14, Hlm 229. Sesuai dengan sabda Nabi 

Muhammad,  سَّماواتُ والأرضُ وباِلعدَلِ قامَتِ ال , artinya dengan keadilan, lagint dan bumi tegak. 
121 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 14, Hlm 231 



79 

 

Allah menyeimbangkan keteraturan terhadap semua yang di langit tanpa ada satu 

benda yang bertabrakan dengan benda lain. Dan hal terebut merupakan peringatan 

bagi manusia untuk berusaha meniru dan meneladani penciptaan alam, yaitu hidup 

dalam keteraturan serta  meletakkan sesuatu pada tempatnya,.122 

Keseimbangan akan terwujud bila tidak ada makhluk yang merasa dirinya 

lebih daripada makhluk lainnya, Allah berfirman, 

ا فِى الْاَرْضِ وَلَا فسََادًا ۗوَالْعاَقِبةَُ لِ  خِرَةُ نَجْعلَهَُا لِلَّذِيْنَ لَا يرُِيْدُوْنَ عُلوًُّ ارُ الْاٰ  لْمُتَّقِيْنَ  تلِْكَ الدَّ

Negeri akhirat itu Kami jadikan untuk orang-orang yang tidak 
menyombongkan diri dan tidak berbuat kerusakan di bumi. Kesudahan (yang 
baik, yakni surga) itu (disediakan) bagi orang-orang yang bertakwa. (QS. Al-
Qaṡaṡ: 83) 

Dalam ayat ini, ‘uluww (meninggikan diri) menjadi simbol dari keangkuhan 

yang menghalangi seseorang dari petunjuk. Dalam Tafsīr al-Sa‘dī, dijelaskan bahwa 

larangan lā ta’lū berarti menjaga hati agar tidak merasa lebih tinggi dari orang lain 

dalam status sosial, ilmu, atau kekuasaan.123 Psikologi menyebut kecenderungan ini 

sebagai bentuk dari narcissistic traits, yakni dorongan internal untuk memperoleh 

kekaguman dan dominasi, yang berlawanan dengan humility atau kerendahan hati.124 

Dengan mengendalikan dorongan ‘uluww, seseorang membuka ruang batin untuk 

tawāḍu’ sebagai bentuk penerimaan diri dan penerimaan terhadap keberadaan orang 

lain. Akhirat dengan segala kenikmatannya dijadikan untuk hamba Allah mukmin 

yang rendah hati dan tidak punya keinginan untuk uluw di bumi. Maksud dari ‘uluw 

di bumi yaitu, merasa tinggi dan sombong kepada makhluk Allah serta tidak 

membuat kerusakan di bumi. Term وَلَا فسََادًا berarti tidak berbuat kerusakan di bumi, 

yaitu, tidak berbuat kemasiatan dan kekufuran, karena keduanya sebab rusaknya 

bumi.125 

Tidak membuat kerusakan di bumi bukan berarti tidak boleh memanfaatkan 

apa yang ada di bumi, Allah memerintahkan untuk tetap memperhatikan urusan di 

dunia, 

 ُ خِرَةَ وَلَا تنَْسَ نصَِيْبَكَ مِنَ الدُّنْياَ وَاحَْسِنْ كَمَآْ احَْسَنَ اللّّٰٰ ارَ الْاٰ ُ الدَّ  الِيَْكَ وَلَا تبَْغِ الْفسََادَ فِى  وَابْتغَِ فيِْمَآْ اٰتٰىكَ اللّّٰٰ
َ لَا يحُِبُّ الْمُفْسِدِيْنَ    الْاَرْضِ اِۗنَّ اللّّٰٰ

Dan, carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu (pahala) 
negeri akhirat, tetapi janganlah kamu lupakan bagianmu di dunia. 
Berbuatbaiklah (kepada orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik 

 
122 Abdul Malik Karim Amrulloh, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid 9, Hlm 7074 
123 ‘Abd Al-Raḥmān Al-Sa‘dī, Taysīr Al-Karīm Al-Raḥmān, Riyāḍ: Maktabah Ibn Al-

Jawzī, 2000, H. 529 
124 Campbell & Miller, The Handbook Of Narcissism And Narcissistic Personality 

Disorder, Hoboken: Wiley, 2011, H. 15–17 
125 Sulaiman bin Ibrahim Al-Lahim, ‘Aunu Ar-Rahman Fi At-Tafsir, ..., Jilid 16, Hlm 

378 



80 

 

kepadamu dan janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi. Sesungguhnya 
Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat kerusakan.” (QS. Al-Qaṡaṡ: 
77) 

Term wa la tabghi, secara lughowi, diartikan janganlah kamu menuntut.126 

Larangan perusakan pada ayat ini merupakan peringatan agar tidak 

mencampuradukkan antara keburukan dan kebaikan. Penegasan ini perlu dilakukan, 

karena sumber kebaikan dan kejahatan itu sangat banyak, boleh jadi aka nada yang 

lengah bahwa berbuat kejahatan sambil berbuat ihsan itu tetap disebut suatu 

kejahatan. Perusakan yang dimaksud dalam ayat ini adalah merusak fitrah kesucian 

manusia dengan tidak memelihara tauhid yang telah Allah berikan kepada setiap 

manusia. Selain itu juga keengganan menerima kebenaran dan pengorbanan nilai-

nilai agama, seperti pembunuhan, perampokan, pengurangan takaran dan timbangan, 

berfoya-foya,127 atau berbuat buruk kepada orang lain. Allah akan menghukum 

orang-orang yang berbuat kerusakan dan menghalangi mereka untuk mendapat 

rahmat, pertolongan dan kasih sayang-Nya.128  Kalimat  ِالْاَرْض فِى  الْفسََادَ  تبَْغِ   berarti وَلَا 

tidak berbuat kerusakan di bumi dengan kesombongan, kufur nikmat, angkuh, 

maksiat dan sebagainya.129 

 

Allah menegaskan bahwa manusia lah yang membuat kerusakan itu sendiri, 

Al-Quran menyatakan, 

 مْ يَرْجِعوُْنَ ظَهَرَ الْفسََادُ فِى الْبَر ِ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ ايَْدِى النَّاسِ لِيذُِيْقَهُمْ بَعْضَ الَّذِيْ عَمِلوُْا لَعَلَّهُ 

Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan perbuatan tangan 
manusia. (Melalui hal itu) Allah membuat mereka merasakan sebagian dari 
(akibat) perbuatan mereka agar mereka kembali (ke jalan yang benar). (QS. 
Ar-Rum: 41) 

Al-fasad menurut al-Ashfahani adalah keluarnya sesuatu dari keseimbangan, 

baik sedikit maupun banyak Kata ini digunakan pada jasmani, jiwa, maupun apapun 

hal lainnya.130 Term  ُالْفسََاد berarti suatu kondisi kacau dan rusak, seperti kekeringan, 

paceklik, banyaknya kebakaran, kebanjiran, merebaknya aksi kejahatan, perampokan 

dan perampasan harta zalim serta sedikitnya kemanfaatan dan kebaikan.131 

Kerusakan di darat seperti kekeringan, paceklik, hilangnya rasa aman, dan di laut 

seperti ketertenggelaman, kekurangan hasil laut dan sungai, semuanya disebabkan 

 
126 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 10, Hlm 426 
127 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, …, Jilid 10, Hlm 408-409 
128 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 10, Hlm 428 
129 Sulaiman bin Ibrahim Al-Lahim, ‘Aunu Ar-Rahman Fi At-Tafsir, ..., Jilid 16, Hlm 

367 
130 Ar-Raghib Al-Ashfahani, Al-Mufradat Fi Gharib Al-Quran, Riyaḍ: Maktabah 

Nazar Musṭafa Al-Baz, Tt, Hlm 491 
131 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 11, Hlm 119 



81 

 

karena perbuatan tangan manusia yang durhaka, sehingga akibatnya Allah merasakan 

sedikit kepada mereka sebagian dari akibat perbuatan dosa dan pelanggaran mereka, 

agar mereka kembali ke jalan yang benar.132  

Makna ayat secara utuh adalah terjadinya kerusakan, kekacauan dan 

penyimpangan dimana-dimana di ala mini, minimnya kemanfaatn, banyaknya 

maḍarat, banyaknya kematian, kekurangan hasil pertanian dan buah-buahan serta 

kekeringan paceklik. Semua itu akibat kemaksiatan dan kedurhakaan berupa 

kekafiran, kezaliman, menentang dan memusuhi agama. Hal itu Allah berikan kepada 

mereka dengan harapan mereka Insaf, menyadari kesalahan dan kemaksiatan 

mereka.133Ayat ini mengajarkan bahwa tawāḍu’ kepada makhluk, termasuk alam, 

adalah kunci untuk menjaga keseimbangan ekosistem. Imam Al-Ghazali menjelaskan 

bahwa tawāḍu’ kepada makhluk adalah kunci untuk menciptakan harmoni antara 

manusia dan alam. Tanpa sikap ini, manusia akan merusak lingkungan dan 

melupakan tanggung jawabnya sebagai khalifah di bumi.134  

Kalau merujuk kepada al-Qur’an, ditemukan sekian banyak ayat yang 

berbicara tentang aneka kerusakan dan kedurhakaan yang dikemukakan dalam 

konteks uraian tentang fasad, antara lain: Dalam QS. al-Ma’idah: 32, pembunuhan, 

perampokan dan gangguan keamanan, dinilai sebagai fasad. Sedang QS. al-A’raf: 85 

menilai pengurangan takaran, timbangan dan hak-hak manusia adalah fasad. Dan 

masih banyak yang lain, misalnya QS. Al ‘Imran: 63, QS. al-Anfal: 73, QS. Hud: 

116, QS. an-Naml: 34, QS. Ghafir: 26, QS. al-Fajr: 12, dan lain-lain. Salah satunya 

seperti ayat berikut, 

ُ لَا يحُِبُّ الْفسََادَ    وَاِذاَ توََلّٰى سَعٰى فِى الْاَرْضِ لِيفُْسِدَ فيِْهَا وَيهُْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلَ ۗ وَ اللّّٰٰ

Apabila berpaling (dari engkau atau berkuasa), dia berusaha untuk berbuat 
kerusakan di bumi serta merusak tanam-tanaman dan ternak. Allah tidak 
menyukai kerusakan. (QS. Al-Baqarah: 205) 

Asbab nuzul ayat ini adalah, menurut Ibnu jarir, seperti dikutip Wahbah 

Zuhaili, meriwayatkan dari as-Suddi bahwa al-Akhnas bin Syuraiq ats-Tsaqafi, 

mendatangi Nabi saw. dan mengaku masuk Islam. Setelah pergi, ia melewati ladang 

dan sejumlah keledai milik orang-orang Islam, lalu ia membakar ladang itu dan 

membunuh keledai, maka, Allah menurunkan ayat ini.135 Apabila ia berpaling, yakni 

meninggalkan kamu ke tempat lain sehingga kamu tidak bersama mereka, ia berjalan, 

giat dan bersungguh-sungguh di seluruh penjuru bumi untuk melakukan kerusakan 

 
132 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, …, Jilid 11, Hlm 76 
133 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 11, Hlm 121 
134 Imam Al-Ghazali, Mizan Al-Amal, Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, 1999, 

Halaman 123. 
135 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 11, Hlm 460 



82 

 

padanya, sehingga akhirnya dia merusak tanam-tanaman yang dikelola manusia, dan 

binatang ternak. Maksudnya ia giat menyebarkan isu negatif dan kebohongan serta 

melakukan aktivitas yang berakibat kehancuran dan kebinasaan masyarakat. 

Sungguh Allah akan menjatuhkan siksa kepada mereka karena Allah tidak menyukai 

pengrusakan.136 

Term liyufsida bermakna orang yang kafir terhadap agama Allah, munafik dan 

berbuat kemaksiatan di bumi. Kemudian, tanaman-tanaman dan hewan rusak dan 

mati karena bumi tempat mereka tingga telah rusak.137 Manusia seperti al-Akhnas bin 

Syuraiq ats-Tsaqafi cepat berubahnya. Begitu merasa dirinya luput dari perhatian 

manusia, tindak tanduknya bertentangan dengan apa yang ia katakan: ia melakukan 

kerusakan di bumi, merusak tanaman dan membantai binatang ternak semata-mata 

untuk memuaskan hawa nafsunya karena ia lebih mementingkan keinginan-

keinginan duniawinya yang hina. Dan Allah SWT tidak menyukai kerusakan dan 

tidak mencintai orang-orang yang melakukan kerusakan. Dia tidak memandang rupa 

fisik dan perkataan, melainkan memandang hati dan perbuatan.138 

 

 

 
136 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, …, Jilid 1, Hlm 446 
137 Sulaiman bin Ibrahim Al-Lahim, ‘Aunu Ar-Rahman Fi At-Tafsir, ..., Jilid 3, Hlm 

196 
138 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 11, Hlm 461 



BAB IV 

DAMPAK BERPERILAKU TAWĀḌU’ DAN TIDAK BERPERILAKU 

TAWĀḌU’ DALAM AL-QUR’AN 

 

Tawāḍu’ sebagai sifat terpuji yang tercermin dalam kerendahan hati kepada 

Allah Swt. dan sesama manusia memiliki pengaruh yang sangat mendalam dalam 

kehidupan spiritual dan sosial seorang Muslim. Sebaliknya, ketidak-tawāḍu’-an atau 

kesombongan, akan membawa dampak yang negatif, baik dalam kehidupan dunia 

maupun di akhirat. Al-Qur’an dengan jelas menggambarkan akibat-akibat yang 

timbul dari perilaku tawāḍu’ maupun tidak ber tawāḍu’, memberikan panduan yang 

jelas tentang bagaimana kedua sikap tersebut mempengaruhi hubungan seorang 

hamba dengan Allah dan sesama. 

A. Dampak Berperilaku Tawāḍu’ 

Tawāḍu’ merupakan salah satu sifat utama yang ditekankan dalam ajaran Islam 

sebagai fondasi dalam membentuk karakter seorang hamba yang baik. Al-Qur’an 

tidak hanya memerintahkan umat Islam untuk bersikap rendah hati, tetapi juga 

menggambarkan berbagai dampak positif yang ditimbulkan dari perilaku tersebut. 

Al-Qur’an mengaitkan sikap tawāḍu’ dengan sifat mukhbit, yakni tunduk dan lembut 

hatinya. Dalam Surah al-Ḥajj ayat 34 disebutkan: 

فَاِلٰ  الْانَْعاَمِۗ  بَهِيْمَةِ  نْْۢ  م ِ رَزَقَهُمْ  مَا  عَلٰى   ِ اللّّٰٰ اسْمَ  يَذْكُرُوا  ل ِ مَنْسَكًا  جَعلَْنَا  ةٍ  امَُّ فلََ وَلِكُل ِ  احِدٌ  وَّ الِٰهٌ  رِ  هُكُمْ  وَبشَ ِ اسَْلِمُوْاۗ  هْٗٓ 
 الْمُخْبتِِيْنَ ْۙ  

Berikanlah kabar gembira kepada orang-orang yang tunduk (mukhbitīn) 
kepada Allah.” (QS. al-Ḥajj: 34) 

Menurut al-Rāghib al-Aṣfahānī, ikhbāt adalah bentuk kerendahan hati yang 

lahir dari keyakinan dan ketenangan batin.1 Ikhbāt juga bermakna orang yang taat, 

rendah hati dengan memadamkan syahwat demi menghindari kengerian dan 

kepedihan adzab-Nya.2 Secara lughowiyah, mukhbit berarti orang-orang yang taat, 

khusyu’, tunduk patuh dan merendahkan diri.3 Fahruddin Ar-Razi menafsirkan 

mukhbit menjadi lima penafsiran. Pertama, Orang yang tawāḍu’ (menurut Ibnu 

Abbas dan Qatadah), kedua, Orang yang semangat dalam beribadah (menurut al-

Kalbi), ketiga, orang yang ikhlas (menurut Muqatil), keempat, orang yang dzikir 

kepada Allah dengan ṭuma’ninah (menurut Mujahid), kelima, orang yang tidak 

melakukan kedzaliaman dan apabila didzalimi tidak membela diri.4 Ayat ini juga 

 
1 Al-Rāghib, Al-Mufradāt Fī Gharīb Al-Qur’ān, Kairo: Dār Al-Ma’ārif, 2004, H. 217 
2 Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, …, Jilid 3, Hlm 400. 
3 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 9, Hlm 208 
4 Fakhruddin Ar-Razi, Mafatih Al-Ghaib, …, Jilid 11, Hlm 119 



85 
 

ditafsirkan dengan menjelaskan sifat-sifat Abu Bakr, Umar Ibn Khattab, dan Ali bin 

Abi Thalib. Dari penafsiran tersebut, dapat tergambar sosok ideal sahabat yang 

memiliki sifat tawāḍu’.5  

Orang yang mukhbit adalah orang yang tulus dan menyerahkan semua urusan 

hanya kepada Allah serta merendahkan dirinya dalam menaati tuntunan-Nya.6 Orang 

yang mukhbit adalah yang mutawāḍi’, dan Allah menyatakan kabar gembira bagi 

mereka, yakni kecintaan dan karunia-Nya. Menurut Sulaiman bin Ibrahim, makna 

ikhbāt adalah damai atau tenangnya anggota tubuh dalam ketundukan dan tawāḍu’ 

kepada Allah. Maka, mukhbit yaitu orang yang tunduk, tawāḍu’ kepada Allah, 

tenang dan Ikhlas karena Allah dan bergetar hatinya jika menyebut asma-Nya.7 

Mukhbit secara umum berarti manusia yang rendah hati, tunduk dan patuh kepada 

setiap apa yang Allah perintahkan. Makna yang mendalam yaitu, jika seseorang 

diẓalimi, dia tidak mempunyari perasaan ingin membalasnya, tetapi sabar 

menerimanya dan memaafkannya.8 Allah memerintahkan kepada Nabi Muhammad 

untuk memberi kabar gembira kepada al-mukhbitun, yaitu orang yang merendahkan 

diri dan khusyu kepada Allah, mereka akan mendapat pahala yang agung.9 Ayat 

setelahnya secara jelas menerangkan kriteria dan spesifikasi golongan yang masuk 

ke dalam kriteria mukhbit, yaitu orang-orang yang apabila disebut nama Allah, hati 

mereka bergetar, sabar atas apa yang menimpa mereka, melaksanakan salat, dan 

menginfakkan sebagian rezeki yang diterima olehnya.10 

Dalam ayat lain, mukhbit mendapat balasan surga dari Allah, 

ىِٕكَ اصَْحٰبُ الْجَنَّةِِۚ همُْ فيِْهَ 
ٰۤ
ا الِٰى رَب ِهِمْْۙ اوُلٰ لِحٰتِ وَاخَْبَتوُْْٓ  ا خٰلِدُوْنَ  اِنَّ الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا وَعَمِلوُا الصّٰ

Sesungguhnya orang-orang yang beriman dan beramal saleh serta 
merendahkan diri kepada Tuhan, mereka itulah para penghuni surga. Mereka 
kekal di dalamnya. (QS. Hud: 23) 

Kata akhbatu pada mulanya terambil dari kata al- khabt yakni bumi/tanah yang 

mantap sehingga apa yang berada di atasnya tidak goncang. Hati yang tulus lagi 

merendahkan diri kepada Allah swt. diibaratkan dengan tanah yang mantap, dan 

dengan demikian hatinya tidak digoncangkan oleh keraguan tetapi selalu tenang dan 

mantap atas apa pun yang mereka hadapi. Thahir Ibn ‘Asyur, seperti dikutip Quraish 

Shihab, menjelaskan mengapa ayat ini ketika menguraikan sifat orang-orang kafir itu 

 
5 Nasaruddin Umar, Menjalani Hidup Salikin, …, Hlm 32 
6 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an), 

Tangerang: Lentera Hati, 2005, Vol 9, Hlm 53 
7 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-Qur’an, 

Dammam: Dar Ibn Al-Jauzi, 1441 H, Jilid 14, Hlm 343 
8 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, Kairo: Dar An-Nur, 2010, Jilid 

12, Hlm 347 
9 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 9, Hlm 213 
10 Quran Kemenag 



86 
 

menyebut dua sifat yaitu buta dan tuli sambil menggabungnya dengan kata dan, 

berbeda dengan QS. al-Baqarah: 18 yang tidak menggunakan kata dan. Menurut 

ulama itu, penggunaan kata dan dalam ayat surah Hud ini untuk menggambarkan 

adanya dua keadaan yang masing-masing dapat dilukiskan dengan kedua sifat 

tersebut. Pertama, mereka yang serupa dengan orang buta dalam hal tidak melihat 

tanda-tanda yang dapat mengantarnya ke jalan yang benar. Sedang keadaan mereka 

yang kedua adalah seperti seorang tuli yang tidak mendengar apalagi memahami 

tuntunan dan petuah-petuah agama. Satu keadaan saja — yakni buta saja atau tuli saja 

sudah cukup untuk menjerumuskan dalam kerugian, apalagi jika keduanya 

bergabung. Ini karena yang dimaksud di sini “tidak wujudnya sesuatu”, dalam hal ini 

adalah petunjuk Ilahi. Memang sesuatu dapat tidak wujud walau hanya salah satu 

penyebab dari sekian banyak penyebab wujudnya tidak terpenuhi.11 

Ayat ini secara jelas menggambarkan sikap tawāḍu’ sebagai ciri orang yang 

beriman. Kata ikhbat secara implisit bermakna tawāḍu’.12 Wahbah Zuhaili 

mengatakan bahwa ikhbat berarti merendahkan diri dengan cara khusyu’, tenang dan 

ikhlas dalam beribadah kepada Allah. Ikhbat secara asal kata bermakna menuju 

tempat yang tenang.13 Dalam tafsir Tafsir Fi Ẓilal Al-Quran karya Sayyid Qutb, 

tawāḍu’ dijelaskan sebagai sikap yang mencerminkan kesadaran akan kelemahan 

manusia di hadapan Allah SWT. Sayyid Qutb menekankan bahwa tawāḍu’ bukanlah 

sikap pasif, melainkan sikap aktif yang mendorong seseorang untuk berbuat baik dan 

menghormati orang lain.14 Term tersebut juga diartikan dengan sikap tunduk dan 

merendahkan diri kepada Allah15 dan perasaan tenang kepada Allah dan tunduk 

merendahkan diri kepada-Nya.16 

Al-Zamakhsyari, lebih condong menafsirkan makna ikhbat sebagai bentuk 

ketundukan kepada Allah karena keadilan-Nya, bukan secara khusus sebagai sikap 

tawāḍu’.17 Begitupun dengan Al-Baidhawi, menafsirkan makna ikhbat sebagai 

bentuk ketundukan kepada Allah karena keagungan-Nya, bukan secara khusus 

sebagai sikap tawāḍu‘. Beliau menjelaskan bahwa ikbat adalah bentuk ketundukan 

 
11 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an), 

Tangerang: Lentera Hati, 2005, Vol, Hlm 227 
12 Quran Kemenag RI 
13 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 6, Hlm 312. 
14 Sayyid Qutb, Fi Zilal Al-Qur’an, Kairo: Dar Al-Shuruq, 2003, Jilid 12, Hlm. 120. 
15 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, Kairo: Dar An-Nur, 2010, Jilid 

9, Hlm 475.  
16 M. Ali Ash-Shobuni, Shofawat At-Tafasir, (Kairo: Dar Ash-Shobuni, Tt), Jilid 2, 

Hlm 11. Abd Al-Qadir Al-Jailani Memaknai Kata Ikhbat Sama Seperti Ali Ash-Shobuni, 

Hanya Ditambah Dengan Berdoa Memohon Dengan Kerendahan Hati. Lihat Abdul Qodir Al-

Jailani, Tafsir Al-Jailani, (Istanbul: Markaz Al-Jailani, 2013), Jilid 2, Hlm 383  
17 Abu Al-Qasim Mahmud Ibn Umar Al-Zamakhsyari, Al-Kasyaf ‘An Haqaiq Al-

Tanzil, Beirut: Dar Al-Kitab Al-Arabi, 2009, Hlm. 345. 



87 
 

hati dan jiwa kepada Allah, yang merupakan esensi dari keimanan.18 Term ikhbat 

juga berarti menyerahkan diri kepada Allah, tunduk dan merendah kepada-Nya, patuh 

kepada keagungan dan kekuasaannya serta mengiba kepada-Nya karena takut 

terhadap adzab-Nya dan berharap pahala dari-Nya.19 Sesungguhnya orang-orang 

yang beriman dan beramal shalih dan tunduk kepada Tuhan mereka. Dalam ayat ini 

terdapat tiga syarat utama untuk dapat bahagia dunia dan akhirat: Pertama; beriman. 

Percaya kepada Allah Ta'ala dan percaya bahwa di hari kiamat, untuk menerima atas 

apa yang telah dibawakan oleh para Rasul. Kedua; itu dibuktikan dengan amalan 

yang shalih; kerja, usaha dan perbuatan. Ketiga; bahwa Tuhan itu bukan semata-mata 

dipercayai dengan otak dan rasional, harus percaya bahwa Allah yang menimbulkan 

harapan kurnia-Nya dan takut akan balasan-Nya. Sehingga berusaha merapatkan diri 

kepada Tuhan, meningkatkan jiwa untuk mencapai Ridha-Nya, merasa malu jika 

terbuat kesalahan dan yakin bahwa kelak kemudian akan datang menghadap Tuhan. 

Maka, bagi yang melengkapi ketiga syarat ini; amal shalih dan ketundukan kepada 

Allah dijanjikan tempat yang layak baginya, yaitu menjadi ahli surga, yang di 

dalamnya mereka akan kekal.20 

Sesungguhnya orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal-amal saleh, 

setelah Allah SWT menyebutkan keadaan orang-orang yang celaka di akhirat, 

langsung disusulnya dengan menyebutkan orang-orang berbahagia, yaitu mereka 

yang beriman kepada Allah dan rasul-Nya dan mengerjakan amal saleh, hati mereka 

pun tenteram. Mereka yang selalu mengerjakan ketaatan dan meninggalkan 

kemungkaran, khusyu dan tunduk kepada Allah SWT dan berjalan di jalan-Nya, akan 

mendapatkan surga yang sangat tinggi dan sangat indah dan segala kenikmatannya 

yang tidak terhitung dan terhingga, dari segala apa yang belum pernah dilihat oleh 

mata, dan belum pernah di dengar oleh telinga, dan belum terdetik di dalam hati 

seorang manusia. Mereka akan kekal di dalamnya dan untuk selama-lamanya. 

Mereka tidak akan mati dan tidak akan tua dan tidak pula sakit, dan tidak keluar dari 

mereka sesuatu yang jijik dan bau, melainkan berupa tetesan wangi misik yang 

menyerebak mereka.21 

Hal ini sesuai dengan penjelasan Mahlab dalam memaknai hadiṣ Nabi 

Muhammad, Mahlab berkata, 

 22تعالي   ان اقرب ما يدخل به الجنة التواضع لله

 
18 Al-Baidhawi, Anwar Al-Tanzil Wa Asrar Al-Ta’wil, Beirut: Dar Al-Kutub Al-

Ilmiyah, 2003, Hlm. 120. 
19 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-

Qur’an, Dammam: Dar Ibn Al-Jauzi, 1441 H, Jilid 11, Hlm 206 
20 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, …, Jilid, Hlm 3453 
21 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 6, Hlm 315 
22 Ibn Baṭal, Syarh Sahih Bukhori, Riyaḍ: Maktabah Ar-Rusyd, 2003, Jilid 7, Hlm 318 



88 
 

Sesungguhnya sesuatu yang dekat untuk masuk surga adalah yang bertawāḍu’ 

kepada Allah. 

Terdapat beberapa contoh cerita orang yang tawāḍu’ dan balasannya, seperti cerita 

Nabi Zakariya pada ayat berikut,  

رَهَباًۗ وَكَانوُْا  فاَسْتجََبْناَ لَهٗ َۖوَوَهَبْناَ لهَٗ يَحْيٰى وَاصَْلَحْناَ لهَٗ زَوْجَهٗۗ انَِّهُمْ كَانوُْا يسُٰرِعُوْنَ فِى الْخَيْرٰتِ وَ  يَدْعُوْننَاَ رَغَباً وَّ

 لنَاَ خٰشِعِيْنَ  

Maka, Kami mengabulkan (doa)-nya, menganugerahkan Yahya kepadanya, 
dan menjadikan istrinya (dapat mengandung). Sesungguhnya mereka selalu 
bersegera dalam (mengerjakan) kebaikan dan berdoa kepada Kami dengan 
penuh harap dan cemas. Mereka adalah orang-orang yang khusyuk kepada 
Kami. (QS. Al-Anbiya: 90) 

Ayat ini membahas bagaimana Allah mengabulkan doa Nabi Zakariya AS 

berdoa dengan sangat tawāḍu’ ketika memohon keturunan di usia tua. Dalam Surah 

Maryam ayat 4-5 disebutkan: 

لمَْ اكَُنْْۢ  أسُْ شَيْباً وَّ ِ اِن ِيْ وَهَنَ الْعظَْمُ مِن ِيْ وَاشْتعََلَ الرَّ ِ شَقِيًّا  قاَلَ رَب  ىِٕكَ رَب  ۝٤بِدُعَاٰۤ  

Dia (Zakaria) berkata, “Wahai Tuhanku, sesungguhnya tulangku telah lemah, 
kepalaku telah dipenuhi uban, dan aku tidak pernah kecewa dalam berdoa 
kepada-Mu, wahai Tuhanku.” (QS. Maryam: 4). 

Makna khasyi’in secara bahasa adalah orang-orang yang menundukkan diri 

dalam ibadah mereka.23 Dalam Tafsir Al-Mazhari, doa ini disebut sebagai bentuk 

puncak tawāḍu’ karena mengakui kelemahan fisik secara total, namun tetap berserah 

dan yakin akan rahmat Allah.24 Karena ketawāḍu’an Nabi Zakaria dengan cara 

istiqomah berdoa dan tidak pernah merasa kecewa setiap berdoa kepada Allah, maka, 

Allah mengabulkan doa Nabi Zakaria walaupun dalam pandangan manusia doa 

tersebut mustahil terjadi. 

Menurut Wahbah Zuhaili, alasan mengapa Nabi Zakaria dan istrinya mendapat 

anugerah yang besar, yaitu mereka bergegas dan bersegera menjalankan amal-amal 

ketaatan karena mengharapkan pahala dari-Nya serta takun terhadap hukuman-Nya. 

Selain itu, perasaan khusyu’ takut dan cemas kepada Allah tertanam dalam hati 

mereka dan tidak pernah terpisah sedikitpun.25 Makna khasyi’in dalam ayat ini adalah 

doa Nabi Zakaria dikabulkan oleh Allah karena Nabi Zakaria rendah hati dan tunduk 

kepada Allah. Karena itulah, Nabi Zakaria mendapat pemberian atau nikmat yang 

luar biasa, keuntungan bertemu dalam kemuliaan dan kekekalan setelah kebinasaan.26 

Menurut Sya’rowi, doa Nabi Zakaria dikabulkan oleh Allah karena riḍa dengan apa 

 
23 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 9, Hlm 130 
24 Al-Qadi Ṡanaullah Panipati, Tafsir Al-Muẓhiri, (Beirut: Dar Al-Fikr, 1998, Jilid 9, 

Hlm. 122 
25 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 9, Hlm 131 
26 Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, …, Jilid 3, Hlm 369 



89 
 

yang telah ditakdirkan kepadanya, riḍa dengan kemandulan istrinya kemudian 

menganggapnya sebuah ujian dan keputusan dari Allah. Suatu qaḍa tidak diangkat 

dari seorang hamba bila dia tidak riḍa kepada qaḍa tersebut, maka, seorang hamba 

seharusnya tidak menentang apa yang sudah ditetapkan kepadanya. Dan bagian dari 

sifat khusyu’ adalah bersikap tenang dengan semua takdir yang Allah berikan kepada 

manusia.27 

Al-Qur’ān dengan tegas mencela kesombongan sebagai penghalang utama 

bagi petunjuk dan kasih sayang Allah. Sebaliknya, Allah memuji orang-orang yang 

tidak menyombongkan diri (lā yastakbirūn) sebagai hamba-hamba yang dicintai-

Nya. Dalam Surah al-Sajdah ayat 15, disebutkan, 

سَبَّحُوْا بِحَمْدِ رَب ِهِمْ وَهمُْ لاَ  دًا وَّ وْا سُجَّ رُوْا بِهَا خَرُّ  يسَْتكَْبِرُوْنَ ۩  انَِّمَا يؤُْمِنُ باِٰيٰتنَِا الَّذِيْنَ اِذاَ ذُك ِ

Sesungguhnya orang-orang yang beriman kepada ayat-ayat Kami adalah 
mereka yang, apabila diperingatkan dengannya, mereka menyungkur bersujud 
dan bertasbih memuji Tuhan mereka, dan mereka tidak menyombongkan diri.” 
(QS. al-Sajdah: 15). 

Makna lā yastakbirūn secara lughowi yaitu orang mukmin yang tidak 

sombong, tidak angkuh dan tidak arogan terhadap keimanan dan ketaatan.28 Ayat ini 

menjadi bukti bahwa tawāḍu’ adalah sifat yang melekat pada orang yang benar-benar 

beriman. Menurut tafsir Sayyid Quṭb, sujud yang disertai rasa tidak angkuh 

merupakan cerminan hati yang hidup dan sadar akan posisinya sebagai hamba.29 Ayat 

ini menggambarkan dua sifat orang mukmin yang menonjol, pertama, pengetahuan 

dan pertambahan iman setiap mereka mendengar ayat-ayat Allah, kedua, kerendahan 

hati mereka, itu tercermin dari oleh tasbih dan tahmid serta ungkapan “mereka tidak 

menyombongkan diri”.30 Ayat ini menjelaskan bahwa orang yang mengimani, 

membenarkan dan mempercayai ayat-ayat al-Quran, ayat kauniyah serta Rasul, 

apabila dibacakan dan diberi nasehat dengan ayat-ayat al-Quran, mereka akan sujud 

kepada Allah dengan penuh ketundukan, kekhusyuan serta kepatuhan sebagai ikrar 

penghambaan kepada-Nya. Dalam sujud, mereka bertasbih menyucikan Allah dari 

segala hal yang tidak patut bagin-Nya, bertahmid memuji atas segala nimmat dan 

karunia-Nya serta sama sekali tidak sombong dan angkuh dalam ketaatan kepada 

Allah.31 

Orang yang lā yastakbirūn adalah mereka yang membuka pintu jiwanya untuk 

menerima kebenaran, sekalipun itu datang dari orang yang lebih rendah darinya. 

 
27 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, …, Jilid 12, Hlm 121 
28 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 11, Hlm 223 
29 ‘Abd Al-Ḥalīm Maḥmūd, Al-Tawāḍu’ Wa Al-Kibr, Kairo: Dār Al-Kutub Al-

Islāmiyyah, 1998, H. 77 
30 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Miṣbah, …, Jilid 11, Hlm 195 
31 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 11, Hlm 225-226 



90 
 

Maka, menjauhi istikbār adalah salah satu cara efektif untuk menjaga kemurnian 

tawāḍu’, karena kesombongan adalah penyakit yang merusak kesalehan batin. 

B. Dampak Tidak Berperilaku Tawāḍu’ 

Sikap tawāḍu’ merupakan karakter utama dalam ajaran Islam yang 

mencerminkan kesadaran akan kelemahan diri sebagai hamba dan pengakuan 

terhadap keagungan Allah Swt. Sebagaimana al-Qur’ān menekankan pentingnya 

tawāḍu’ sebagai bagian dari keimanan, al-Qur’ān juga secara jelas menggambarkan 

dampak negatif yang ditimbulkan ketika seseorang meninggalkan sikap tersebut. 

Tidak berperilaku tawāḍu’ dalam pandangan al-Qur’ān bukan hanya berarti 

meninggalkan adab atau tata krama, melainkan juga merupakan bentuk 

pembangkangan terhadap nilai-nilai ketauhidan, kebenaran, dan kemanusiaan. 

Ketika seseorang menolak tawāḍu’, maka ia berpotensi terjerumus dalam sikap kibr 

(sombong), istikbār (angkuh), dan ‘uluww (merasa lebih tinggi), yang ketiganya 

merupakan sifat-sifat yang sangat dicela dalam al-Qur’ān. Dalam banyak ayat, Allah 

Swt. menunjukkan bahwa keangkuhan bukan hanya merusak hubungan dengan 

sesama manusia, tetapi juga merusak hubungan dengan Tuhan. Kesombongan 

menjadi penghalang utama seseorang menerima petunjuk, mengakui kesalahan, atau 

tunduk pada kebenaran. Bahkan, sejarah umat-umat terdahulu yang dibinasakan 

dalam al-Quran banyak bermula dari penolakan terhadap tawāḍu’ dan perasaan 

superioritas mereka. Salah satu akibat utama dari tidak berperilaku tawāḍu’ adalah 

datangnya murka dan laknat dari Allah Swt. Hal ini tergambar dalam kisah Iblīs, yang 

enggan sujud kepada Nabi Adam karena merasa lebih mulia. Ia berkata: 

خَلَقْتهَٗ مِنْ طِيْنٍ   نْهُ خَلَقْتنَِيْ مِنْ نَّارٍ وَّ  قاَلَ انََا۠ خَيْرٌ م ِ

Aku lebih baik daripadanya: Engkau ciptakan aku dari api dan Engkau 
ciptakan dia dari tanah. (QS. Ṣād: 76) 
 

Keangkuhan Iblīs ini menyebabkan ia diusir dari rahmat Allah. Allah 

berfirman: 

 قاَلَ فاَخْرُجْ مِنْهَا فاَِنَّكَ رَجِيْمٌَۖ  

Keluarlah kamu dari surga! Sesungguhnya kamu adalah (makhluk) yang 
terkutuk. (QS. Ṣād: 77) 

 

Menurut al-Qurṭubī, penolakan Iblīs bukan semata-mata karena perbedaan 

penciptaan, tetapi karena penolakan hati untuk tunduk kepada perintah Allah, yang 

merupakan bentuk istikbār paling berat.32 Ini menunjukkan bahwa kesombongan 

adalah jalan menuju laknat dan pemutusan dari rahmat Ilahi. Kesombongan atau 

 
32 Al-Qurṭubī, Al-Jāmi’ Li Aḥkām Al-Qur’ān, Kairo: Dār Al-Kutub Al-Miṣriyyah, 

1964, Juz 15, H. 203 



91 
 

ketidak-tawāḍu’-an juga menyebabkan seseorang tertutup dari petunjuk dan 

kebenaran, meskipun kebenaran itu datang dengan jelas. Allah berfirman: 

  ِۗ  سَاصَْرِفُ عَنْ اٰيٰتِيَ الَّذِيْنَ يتَكََبَّرُوْنَ فِى الْاَرْضِ بِغيَْرِ الْحَق 

Aku akan memalingkan dari ayat-ayat-Ku orang-orang yang menyombongkan 
diri di bumi tanpa alasan yang benar...” (QS. al-A’rāf: 146) 

Allah akan memalingkan ayat-ayat-Nya dari orang yang sombong dengan 

menutup hati dan pemahamannya sehingga mereka enggan memikirkannya dan tidak 

menaati-Nya. Term  َيتَكََبَّرُوْن berarti mereka tidak menaati Allah karena sombong, 

angkuh kepada manusia, menolak kebenaran dan diiringi sikap meremehkan manusia 

lainnya.33 Dalam Tafsīr Ibn Kaṡīr, dijelaskan bahwa Allah memalingkan hati orang-

orang yang sombong dari hidayah karena mereka telah memilih untuk menolak 

kebenaran dengan sikap tinggi hati.34 Menurut Ṭahir Ibnu ‘Asyur, seperti dikutip 

Quraish Shihab, ayat ini merupakan ancaman terhadap kaum kafir Makkah, yang 

bersikap sangat angkuh dan kasar kepada kaum muslim, sebentar lagi mereka akan 

kalah dan kota Makkah dikuasai kaum muslim. Allah memalingkan mereka dari 

pandangan i’tibar (mengambil pelajaran) dari ayat-ayat Allah, walaupun mereka 

melihat ayat-ayat Allah, mereka tidak akan memanfaatkannya sebagai bukti keesaan 

dan kekuasaan Allah.35 

Ayat ini mencakup seluruh umat dan personal manusia, seperti Fir’aun dan 

kaumnya, yang dihalangi Allah untuk memahami ayat-ayat yang dibawa oleh Nabi 

Musa, boleh jadi mereka memahami, tetapi mereka mengingkari karena sombong, 

angkuh dan merasa tinggi. Contoh lain, kaum kafir Quraisy, dihalangi untuk 

memerhatikan ayat-ayat Allah, meskipun mereka sebenarnya yakin dengan 

kebenaran ajaran yang dibawa oleh Nabi Muhammad.36 

نْياَ وَاسْتمَْتعَْتُ  مْ بِهَاِۚ فاَلْيَوْمَ تجُْزَوْنَ عَذاَبَ الْهُوْنِ وَيَوْمَ يعُْرَضُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا عَلَى النَّارِۗ اذَْهَبْتمُْ طَي ِبٰتِكُمْ فِيْ حَياَتِكُمُ الدُّ

ِ وَبِمَا كُنْتمُْ   تفَْسُقوُْنَ ࣖ   بِمَا كُنْتمُْ تسَْتكَْبِرُوْنَ فِى الْاَرْضِ بِغيَْرِ الْحَق 

Pada hari (ketika) orang-orang yang kufur dihadapkan pada neraka, (dikatakan 
kepada mereka,) “Kamu telah menghabiskan (rezeki) yang baik dalam 
kehidupan duniamu dan bersenang-senang dengannya. Pada hari ini kamu 
dibalas dengan azab yang menghinakan karena kamu takabur di bumi, padahal 
tidak berhak (untuk sombong), dan (juga) karena kamu selalu durhaka.” (QS. 
Al-Ahqaf: 20) 

Ibn Kaṡīr menafsirkan ayat ini sebagai janji keras bagi siapa pun yang menolak 

beribadah karena tawāḍu’, yakni enggan menyembah karena merasa tidak butuh atau 

terlalu tinggi untuk berdoa kepada Allah.37 Allah mengingatkan tentang apa yang 

 
33 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 5, Hlm 102 
34 Ibn Kaṡīr, Tafsīr Al-Qur’ān Al-‘Aẓīm, Beirut: Dār Al-Fikr, 2000, Juz 3, H. 545 
35 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Miṣbah, …, Jilid 5, Hlm 247 
36 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 5, Hlm 103 
37 Ibn Kaṡīr, Tafsīr Al-Qur’ān Al-‘Aẓīm, Juz 7, H. 146 



92 
 

akan dialami di hari Kiamat. Allah bagaikan berfirman: Ingatkanlah tentang apa 

yang akan dihadapi pada hari Kemudian nanti dan ingatkan juga tentang hari ketika 

orang-orang kafir dihadapkan ke neraka sehingga mereka merasakan kepanasannya. 

Kepada mereka dikatakan sebelum dimasukkan ke dalamnya bahwa mereka telah 

menghabiskan apa yang mereka anggap baik-baik yakni kelezatan-kelezatan 

jasmaniah dalam kehidupan dunia  karena mereka terus-menerus mengikuti 

panggilan syahwat dan nafsu serta menjadikannya tujuan hidupnya dengan 

mengabaikan kenikmatan ruhani, dan mereka telah bersenang-senang dengannya 

yakni dengan kelezatan-kelezatan yang rendah itu, jika demikian maka pada hari ini 

mereka dibalas dengan siksa yang menghinakan karena mereka telah 

menyombongkan diri di muka bumi tanpa alasan yang benar, dan karena mereka 

sejak semula telah melakukan kefasikan yakni keluar dari koridor ajaran agama 

akibat kedurhakaan yang mereka lakukan. Semua hal tersebut menjadi siksaan batin 

buat mereka ketika itu, juga dapat menjadi bukti bahwa sebenarnya Allah sama 

sekali tidak menganiaya mereka. Mereka telah memperoleh kenikmatan duniawi 

padahal mereka durhaka. Sebenarnya Allah bisa saja mencabut kenikmatan itu dari 

mereka, tetapi itu tidak dilakukan-Nya karena keadilan-Nya terhadap semua pihak.38 

Hari Dimana mereka akan diazab dengan siksaan yang hina dari sebab mereka telah 

menyombongkan diri di bumi, karena kesombongan adalah kedustaan pada 

perbuatan.39 Pada hari ini dimana mereka diazab dengan penuh kehinaan dan 

kerendahan karena kesombongan mereka untuk menyembah dan mengimani Allah 

SWT serta berbagau kemaksiatan yang sudah mereka lakukan kepadaNya. Begitulah 

mereka dibalas sesuai amal perbuatan mereka. Sebagaimana mereka menyenangkan 

diri mereka, angkuh dalam mengikuti kebenaran, dan melakukan berbagai perbuatan 

fasik dan maksiat, Allah swt membalas mereka dengan azab kehinaan, kesengsaraan, 

kepedihan, dan penderitaan yang menyakitkan, kesedihan yang bertubi-tubi di dalam 

tingkatan neraka jahannam. Adapun menikmati segala hal yang baik tanpa ada unsur 

pelanggaran dan melampaui batas, itu adalah boleh bagi muslim maupun kafir.40 

Hari kiamat merupakan tempat dibalasanya semua amal mereka dengan siksa yang 

menghinakan, karena mereka sombong di dunia dengan menolak kebenaran (ajaran) 

yang telah disampaikan kepada mereka.41 

Dalam hadis yang diriwayatkan oleh Muslim, Rasulullah saw. bersabda: 

ِ صلى الله عليه وسلم ، قاَلَ: لا يدخلُ الجنةَ مَن كان في قلبه  عن عبد الله بن م سعود رضي الله عنه عن النبي 
 مِثقال ذرةٍ من كِبر 

 
38 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Miṣbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002, Jilid 13, Hlm 95-

96 
39 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, …, Jilid 9, Hlm 6660 
40 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 13, Hlm 309 
41 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, Kairo: Dar An-Nur, 2010, Jilid 

16, Hlm 510 



93 
 

Tidak akan masuk surga orang yang di dalam hatinya ada kesombongan 
sebesar biji sawi.” (HR. Muslim, no. 91) 

 

Meskipun hadis ini bukan ayat, ia memperkuat pesan al-Qur’ān, bahwa 

kesombongan adalah penghalang surga.  

هِيْنٌ ࣖ   ىِٕكَ لَهُمْ عَذاَبٌ مُّ
ٰۤ
 وَالَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَكَذَّبوُْا باِٰيٰتنِاَ فاَوُلٰ

Sementara itu, orang-orang yang kufur dan mendustakan ayat-ayat Kami bagi 
mereka ada azab yang menghinakan. (QS. Al-Hajj: 57) 

Ayat ini bertujuan untuk memberikan sebuah catatan bahwa ganjaran surga 

bagi kaum Mukminin adalah karunia dan kemurahan dari Allah SWT Sedangkan, 

hukuman bagi orang-orang kafir adalah karena amal-amal perbuatan mereka sendiri. 

Oleh karena itu, di sini disebutkan dengan kata faulaaaikalahum azabum muhin 

bukan fii adzab.42 Ayat yang berbicara tentang keputusan Allah terhadap orang-

orang beriman, dikemukakan dengan menggunakan kata maka, sedang yang 

berbicara tentang keputusan-Nya terhadap orang-orang kafir penghuni neraka, tanpa 

didahului oleh kata maka. Menurut al-Biqa‘I, seperti dikutip Quraish Shihab, 

perbedaan tersebut mengisyaratkan bahwa ganjaran surga bukan karena keimanan 

dan amal saleh seseorang, tetapi semata-mata karena anugerah Allah swt, sedang 

keterjerumusan dalam neraka adalah akibat kedurhakaan manusia.43 Orang-orang 

yang hatinya ingkar menolak dan kufur kepada kebenaran, mendustakan dan tidak 

memercayai Al-Quran dan Rasulullah saw., menentang para rasul, sombong, dan 

tidak sudi mengikuti para rasul, di sisi Tuhan mereka kelak ada adzab yang 

menghinakan sebagai imbalan atas kesombongan mereka dalam menerima dan 

mengikuti kebenaran serta keengganan mereka untuk memperhatikan ayat-ayat Al 

Qur’an.44 Kata muhin menegaskan bahwa siksa itu, di samping memenuhi substansi 

siksa yang menyakitkan jasmani, juga menyakitkan ruhani, karena ia menghina yang 

disiksa. Memang bisa saja seseorang disiksa dengan pedih, namun ia berbangga 

dengan siksaan yang diterimanya itu seperti halnya para pejuang kemerdekaan, 

kebenaran dan keadilan yang dianiaya oleh penjajah atau tirani.45 Mereka mendapat 

siksa yang khusus dan menghinakan dari Allah, disebabkan kekafiran, kesombongan 

serta peremehan mereka terhadap perintah-perintah Allah.46 Seperti yang Allah 

firmankan dalam al-Quran, 

 دَاخِرِيْنَ ࣖ   وَقاَلَ رَبُّكُمُ ادْعُوْنِيْْٓ اسَْتجَِبْ لَكُمْ اِۗنَّ الَّذِيْنَ يسَْتكَْبِرُوْنَ عَنْ عِباَدَتِيْ سَيَدْخُلوُْنَ جَهَنَّمَ 

 
42 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 9, Hlm 249 
43 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Miṣbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002, Jilid 9, Hlm 98 
44 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 9, Hlm 253 
45 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Miṣbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002, Jilid 9, Hlm 98 
46 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-

Qur’an, ..., Jilid 14, Hlm 399 



94 
 

Tuhanmu berfirman, “Berdoalah kepada-Ku, niscaya akan Aku perkenankan 
bagimu (apa yang kamu harapkan). Sesungguhnya orang-orang yang 
menyombongkan diri tidak mau beribadah kepada-Ku akan masuk (neraka) 
Jahanam dalam keadaan hina dina.” (QS. Ghafir: 60) 

Makna yastakbirun adalah termasuk orang yang dimasukkan ke dalam neraka 

dalam keadaan rendah dan hina adalah mereka yang menyombongkan diri untuk 

beribadah kepada-Ku.47 Kalimat  ْعِباَدَتِي عَنْ  يسَْتكَْبِرُوْنَ  الَّذِيْنَ   berarti siapa saja yang اِنَّ 

menyombongkan diri tidak mau beribadah kepada-Ku, yaitu sombong terhadap 

panggilan-Ku dan beribadah kepada-Ku tanpa menyekutukan-Ku. Maka, malaikat 

aẓab akan memasukkan orang-orang tersebut ke dalam neraka Jahannam. Term 

dakhir dalam ayat ini dimaknai ṡaghir,48 rendah hati, sederhana, tunduk, patuh dan 

tidak ada yang tertinggal atau terlambat ketika datang menghadap-Nya.49 Ketika 

Allah SWT menegaskan bahwa kiamat itu benar adanya, Allah SWT menjelaskan 

jalan keselamatan, yaitu taat terhadap Allah. Allah SWT mengabarkan bahwa jika 

hamba-Nya berdoa dan beribadah kepada Allah dengan benar; Allah SWT akan 

mengabulkan doanya, karena doa adalah intisari ibadah. Doa adalah ibadah, ia 

adalah permintaan atau permohonan agar diberikan kebaikan dan dijauhkan dari ba 

haya. Doa kepada selain Allah tidak memberikan manfaat apa pun, karena Zat Yang 

Kuasa untuk mengabulkan doa hanya Allah SWT dan Dia-lah yang memerintahkan 

hamba-Nya untuk berdoa kepada-Nya serta memberikan janji terkabulnya doa, 

karena janji Allah pasti ditepati. Sedangkan mereka yang menyombongkan diri dan 

angkuh tidak mau berdoa dan menyembah Allah semata, mereka dimasukkan ke 

jahannam dengan kondisi rendah dan hina. Ayat ini juga mengandung perintah 

ibadah dengan berdoa dan menjamin bahwa doa akan dikabulkan dengan keagungan 

dan karunia Allah, karena ini adalah janji. Begitu juga, ayat ini mengancam mereka 

yang menyombongkan diri karena enggan berdoa kepada Allah, karena Allah SWT 

adalah Tuhan yang Maha Pemurah dengan mengabulkan permohonan orang yang 

berdoa ketika ia me minta kepada-Nya. Dan Allah akan murka terhadap orang yang 

tidak meminta karunia-Nya yang agung dan kekuasaan-Nya yang luas dari segala 

kebutuhan, baik dunia, maupun akhirat50 Seruan kepada Allah, munajat atau doa 

mempunyai beberapa adab yang mesti dijaga. Pertama, hendaklah ikhlas hati 

kepadaNya semata-mata, tidak teringat yang lain samasekali dan langsung. Kedua, 

percaya bahwa permohonan niscaya akan dikabulkan. Ketiga, menanam 

kepercayaan penuh bahwa bertawajjuh berdoa adalah taufiq atau bimbingan dari 

 
47 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 12, Hlm 365 
48 Ṡaghir berarti bersikap merendahkan diri dan tunduk seperti nudak. Lihat Aplikasi 

Kamus Arab Indonesia, Ristek Muslim, 2012, Versi 8.09.1. 
49 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-

Qur’an, ..., Jilid 19, Hlm 233 
50 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 12, Hlm 367 



95 
 

Allah sendiri yang ke untungannya pertama ialah memperdekat diri kepadaNya. 

Adapun terkabul nya doa adalah karunia kedua. Mereka akan masuk ke dalam neraka 

dengan hina serta karena mereka enggan dan sombong dalam berdoa dan beribadah 

kepada Allah.51 

Dalam al-Qur’an, banyak umat yang dibinasakan karena kesombongan mereka 

dan keengganan mereka untuk merendahkan diri kepada para nabi. Salah satu 

contohnya adalah kaum ‘Ād dan Ṡamūd. Allah berfirman: 

ا عَادٌ فاَسْتكَْبَرُ  َ الَّذِيْ خَلَقَهُ فاَمََّ ةً ۗ اوََلمَْ يَرَوْا انََّ اللّّٰٰ ِ وَقاَلوُْا مَنْ اشََدُّ مِنَّا قوَُّ مْ هُوَ اشََدُّ مِنْهُمْ  وْا فِى الْاَرْضِ بِغَيْرِ الْحَق 
ةً ۗ وَكَانوُْا باِٰيٰتنَِا يَجْحَدُوْنَ    قوَُّ

Adapun kaum ‘Ād, maka mereka menyombongkan diri di bumi tanpa alasan 
yang benar dan berkata, ‘Siapakah yang lebih kuat dari kami?’ Maka apakah 
mereka tidak memperhatikan bahwa Allah yang menciptakan mereka adalah 
lebih kuat dari mereka?” (QS. Fuṣṣilat: 15) 

Kesombongan mereka menyebabkan kaum ‘Ad mengingkari Allah dan 

akhirnya ditimpa azab yang membinasakan. Dalam Tafsīr al-Ṭabarī, disebutkan 

bahwa kesombongan kaum ‘Ād mencerminkan sikap yang menolak nasihat dan 

petunjuk hanya karena mereka merasa kuat secara fisik.52 Mereka sombong kepada 

penduduk bumi, padahal mereka tidak pantas untuk berbuat sombong.53 Kaum ‘Ād 

itu sombong dengan menolak kebenaran ajaran agama Allah, memandang rendah 

makhluk lainnya, bertindak sewenang-wenang dan melampui batas serta angkuh di 

bumi.54 Kaum ‘ad merasa paling kuat, sehingga menantang kaum-kaum yang ada di 

sekitar mereka untuk menunjukkan kekuatan mereka. Lalu Allah memperingatkan 

mereka untuk tidak merasa paling kuat, karena ada Zat Yang Maha Kuat yang lebih 

kuat dari mereka.55 Mereka sombong untuk tidak beriman kepada Allah dan tidak 

pula membenarkan utusan-Nya. Mereka merasa lebih unggul dari siapa pun yang ada 

di bumi tanpa menghiraukan kebenaran. Mereka sombong dengan kekuatan tubuh 

mereka karena mereka memiliki postur tuuh tinggi dan sangat kuat. Maka, ketika 

Nabi Hud memperingatkan mereka akan datangnya azab, mereka merasa mampu 

menolak atau melawan azab yang diturunkan kepada mereka. Karena itulah Allah 

mengirimkan azab kepada mereka, pada ayat selanjutnya, yaitu mengirimkan angin 

yang sangat dingin dan bergemuruh yang bisa mengahncurkan segala yang 

dilewatinya hanya dalam beberapa hari secara terus menerus.56 

 
51 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, Kairo: Dar An-Nur, 2010, Jilid 

15, Hlm 601 
52 Al-Ṭabarī, Jāmi’ Al-Bayān, Juz 24, H. 265 
53 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 12, Hlm 405 
54 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-

Qur’an, ..., Jilid 19, Hlm 275 
55 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, …, Jilid 8, Hlm 6438 
56 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, …, Jilid 12, Hlm 407 



96 
 

Al-Qur’an menyebut bahwa orang yang sombong dan menolak tawāḍu’ akan 

direndahkan oleh Allah, baik di dunia maupun di akhirat. Allah berfirman: 

 رْضِ مَرَحًاِۚ انَِّكَ لَنْ تخَْرِقَ الْاَرْضَ وَلَنْ تبَْلغَُ الْجِبَالَ طُوْلًا  وَلَا تمَْشِ فِى الْاَ 

Janganlah engkau berjalan di bumi ini dengan sombong karena sesungguhnya 
engkau tidak akan dapat menembus bumi dan tidak akan mampu menjulang 
setinggi gunung. (QS. al-Isrā’: 37) 

Ayat ini adalah bentuk celaan terhadap orang yang menyombongkan diri 

dalam ucapan, gaya berjalan, maupun penampilan. Tafsir al-Sa’dī menjelaskan 

bahwa ayat ini mengandung makna peringatan bahwa siapa pun yang bersikap 

sombong akan Allah rendahkan karena ia sedang menyalahi fitrah kehambaannya.57 

Term maraḥa berarti orang yang bersikap membanggakan diri, sombong dan angkuh. 

Karena orang yang membanggakan diri dan sombong menyangka bahwa dirinya 

lebih utama daripada selainnya. Maka, orang tersebut akan memastikan dan 

menjamin bahwa apa yang dibanggakan dan disombongkan harus terjadi selamanya. 

Padahal hukum Allah dalam menjadikan setiap apa yang dapat dibanggakan oleh 

manusia adalah pemberian dari-Nya, bukan sesuatu yang asli dari diri manusia itu 

sendiri. Karena setiap apa yang ada dalam diri manusia itu berawal dari ketiadaan 

kemudian menjadi ada. Untuk itu, bersikap tawaḍu’ merupakan sikap yang pantas 

dilakukan oleh manusia.58 Menurut Al-Jailani makna  ayat ini adalah, dalam 

menyeimbangkan ketauhidan dan pengetahuan perlu mengatur diri untuk bertawaḍu’ 

serta khushu’. Maka, janganlah berjalan di bumi dengan sikap sombong dan arogan, 

karena manusia tidak akan pernah bisa menandingi kuasa Allah.59 

Pembahasan mengenai akibat yang ditimbulkan bagi yang berperilaku tawāḍu’ 

dan yang tidak berperilaku tawāḍu’ dalam al-Qur’an mengungkapkan betapa 

pentingnya sikap rendah hati dalam kehidupan seorang Muslim. Al-Qur’an dengan 

jelas menggambarkan bahwa mereka yang ber tawāḍu’, baik dalam hubungan dengan 

Allah maupun dengan sesama manusia, akan mendapatkan kemuliaan dan kedekatan 

dengan-Nya. Dalam Surah al-Furqān ayat 63, Allah Swt. menjelaskan bahwa hamba-

hamba-Nya yang rendah hati adalah mereka yang akan mendapatkan rahmat dan 

pertolongan dari-Nya, baik di dunia maupun di akhirat. Demikian pula dalam banyak 

hadis Nabi Muhammad SAW, beliau mengajarkan bahwa siapa yang merendahkan 

diri karena Allah, maka Allah akan mengangkat derajatnya. Sebaliknya, mereka yang 

tidak berperilaku tawāḍu’, yang bersikap sombong dan menganggap diri lebih tinggi 

dari orang lain, akan menanggung akibat yang merugikan. Al-Qur’an dengan tegas 

memperingatkan orang-orang yang berjalan di bumi dengan kesombongan, 

sebagaimana yang tertuang dalam Surah Luqmān ayat 18, bahwa mereka akan 

 
57 ‘Abd Al-Raḥmān Al-Sa’dī, Taysīr Al-Karīm Al-Raḥmān, Riyāḍ: Maktabah Ibn Al-

Jawzī, 2000, H. 460 
58 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, …, Jilid 11, Hlm 153 
59 Abdu Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 3, Hlm 122 



97 
 

dijauhkan dari rahmat Allah dan dihinakan pada hari kiamat. Tidak berperilaku 

tawāḍu’ juga akan menimbulkan kerusakan dalam hubungan sosial dan interpersonal, 

menghalangi seseorang untuk menerima kebenaran, serta menciptakan perpecahan 

dala m masyarakat. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa tawāḍu’ bukan hanya 

sekadar sikap atau tindakan fisik, tetapi juga melibatkan sikap batin yang penuh 

dengan ketundukan kepada Allah dan pengakuan akan kelemahan diri di hadapan-

Nya. Tawāḍu’ adalah kunci untuk mencapai kehidupan yang penuh kedamaian, baik 

dalam hubungan vertikal dengan Allah maupun dalam hubungan horizontal dengan 

sesama manusia. Sebaliknya, ketidak-tawāḍu’-an membawa dampak yang 

merugikan tidak hanya bagi individu, tetapi juga bagi masyarakat secara keseluruhan. 



BAB V 

Kesimpulan Dan Saran 

 

A. Kesimpulan 

Kesimpulan dari penelitian wawasan al-Quran tentang konsep tawāḍu’ yaitu; 

1. Pengungkapan tawāḍu’ dalam al-Qur’an 

Dalam al-Quran tidak ditemukan term yang secara eksplisit bermakna 

tawāḍu’. Di dalam Al-Quran, memang banyak ditemukan kata-kata yang berasal dari 

akar kata و ض ع (w-dh-‘a), seperti  َوَضَع (waḍa’a) dan derivasinya. Term-term derivasi 

tawāḍu’ yang ditemukan, seperti kata waḍa’a, waḍa’at, waḍa’athu, waḍa’atha, 

waḍa’tuha, waḍa’na, waḍa’aha, taḍa’u, taḍa’una, naḍa’u, yaḍa’u, la awḍa’u, 

mauḍu’ah, yaḍa’na, wuḍi’a, mawaḍi’ihi dan taḍa’u. Dari berbagai term derivasi 

tawāḍu’ tersebut, tidak ditemukan term yang bermakna seperti makna tawāḍu’ 

(rendah hati). Namun, makna utama dari akar kata ini dalam Al-Quran lebih berkaitan 

dengan sesuatu secara fisik atau kiasan. Kata waḍa’a dan derivasinya dalam Al-

Quran memang tidak dipakai untuk makna tawaḍu’ (rendah hati), karena Al-Quran 

menggunakan kosakata lain yang lebih spesifik untuk konsep tersebut. Ini 

menunjukkan kekayaan bahasa Al-Quran dalam memilih diksi yang tepat sesuai 

konteks. 

Terdapat 12 term yang secara implisit bermakna tawāḍu’; mukhbit (rendah 

hati), taḍarru’ (rendah hati), dakhir (rendah hati), ażillah (lemah lembut), khofḍ 

(rendah hati), hauna (rendah hati), ruhama (kasih sayang), la yastakbirun (tidak 

sombong),  la ta’lu (tidak sombong), la tamsyi maraḥa (tidak berjalan dengan 

sombong), khushu’ (tunduk dan rendah hati) dan khuḍu’ (tunduk). Selain itu, dalam 

Al-Mu’jam Al-Maudu’i Liayat Al-Qur’an, disebutkan satu ayat secara utuh yang 

secara implsit bermakna tawāḍu’, yaitu,  ُلَا رَشَدًاقلُْ انِ ِيْ لَآْ امَْلِك ا وَّ لَكُمْ ضَرًّ  (QS. Al-Jin: 21) 

2. Tipologi tawāḍu’ dalam al-Qur’an 

Terdapat tiga tipologi manusia dalam bertawāḍu’; 

Pertama, tawāḍu’ kepada Pencipta (Allah). Bentuk dari sikap ini, dilihat dari 

berbagai subjek, adalah tunduk dan patuh kepada perintah-Nya, menyadari 

kelemahan dirinya sehingga berdoa dan beribadah kepada Allah dengan rendah hati 

serta suara yang lembut, taat terhadap hukum kauniyah (hukum alam), bersemangat 

dalam ibadah, berdzikir kepada Allah dan hidup sederhana. 

Kedua, tawāḍu’ kepada sesama. Bentuk dari sikap ini, dilihat dari berbagai 

subjek, adalah kesadaran bahwa semua manusia memiliki kedudukan yang sama di 

hadapan Allah, berlemah lembut, berendah hati, ridho mendapat tempat yang tidak 



99 
 

tinggi dalam suatu majelis, memulai mengucapkan salam kepada siapa saja yang 

ditemui, tidak senang atau benci jika dipuji berbuat kebaikan, tidak sombong serta 

arogan dalam cara berjalan, berbicara, menatap, dan menunjukkan diri kepada 

khalayak, berkasih sayang, saling melindungi, merawar dan memperhatikan orang 

tua serta saling menghormati. 

Ketiga, tawāḍu’ kepada alam. Bentuk dari sikap ini adalah tidak membuat 

kerusakan di bumi dengan kesyirikan, berdoa atau meminta kepada selain Allah, 

berbuat maksiat sehingga membuat hancurnya tanaman dan binatang ternak 

sehingga menjadikan tanah menjadi tandus dan kekeringan, hilangnya keberkahan, 

mengurangi kebaikan, banyak ditemukan penyakit dan runtuhnya suatu negara. 

Keengganan menerima kebenaran juga termasuk dalam kerusakan, dan pengorbanan 

nilai-nilai agama, seperti pembunuhan, perampokan, pengurangan takaran dan 

timbangan, berfoya-foya serta berbuat nifaq. 

3. Dampak berperilaku tawāḍu’ dan tidak berperilaku tawāḍu’ dalam al-Qur’an 

Pertama, dampak berperilaku tawāḍu’ dalam Al-Quran. Dampaknya 

berperilaku adalah mendapat kecintaan dan karunia dari-Nya, dijanjikan tempat 

yang layak baginya, yaitu menjadi ahli surga dengan segala kenikmatannya yang 

tidak terhitung dan terhingga, yang di dalamnya mereka akan kekal. Selain itu, orang 

yang tawāḍu’ akan dikabulkan doa-doanya walaupun secara pandangan manusia 

terlihat sangat mustahil. 

Kedua, dampak tidak berperilaku tawāḍu’ dalam Al-Quran. Dampaknya 

adalah datangnya murka dan laknat dari Allah, terputus dari rahmat Ilahi, 

dipalingkan hatinya dari hidayah, dimasukkan ke dalam neraka dalam keadaan 

rendah dan hina serta ditimpakan azab yang membinasakan. 

 

B. Saran 

 

Dari beberapa ayat-ayat tawāḍu’ yang dicantumkan dalam kitab Al-Mu’jam 

Al-Maudu’i Liayat Al-Qur’an Al-Karim karya Subhi Abdurrouf ‘Asar, ayat 21 surat 

Al-Jin, tidak memuat term yang secara eksplisit maupun implisit yang dapat dimaknai 

sebagai tawāḍu’. Dan dalam kitab tersebut juga hanya menulis ayat-ayatnya tanpa 

dituliskan alasan mengapa ayat-ayat tersebut termasuk dalam ayat-ayat tema tertentu. 



DAFTAR PUSTAKA 

 

‘Āsyūr, Muḥammad Al-Ṭāhir Ibn, Al-Taḥrīr Wa Al-Tanwīr, Tunis: Dār Sahnūn, 

1997. 

Adnan At-Tharsyah, Yang Disenangi Nabi Sukai Dan Yang Tidak Disukai, Penrj. Nur 

Fauziah Dimyathi, Depok: Gema Insani, 2006. 

Al-Asfahani, Ar-Raghib, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, Beirut: Dar Al-

Ma’rifah, 2001. 

Al-Asfahani, Ar-Raghib, Mu’jam Mufrodat Alfadzi Al-Qur’an, Beirut: Dar Al-Kutub 

Al-‘Ilmiyah, 2008. 

al-Baghawī, Husayn ibn Mas'ūd, Tafsir Al-Baghawi, Beirut: Dar Al-Ma’rifah, 2004. 

Al-Baghdadi, Abu Bakr Ahmad, Al-Faqih Wa Al-Muttafaqah, Saudi: Dar Ibn Al-

Jauzi, 1421 H. 

Al-Baidhawi, Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta’wil, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 

2003. 

Al-Farmawi, Abdu Al-Hayy, Al-Bidayah Fi Al-Tafsir Al-Maudu’i, Kairo: Tp. 2005. 

Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin, Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2001. 

Al-Hilali, Abi Usamah Salim bin ‘Id, At-Tawadu’ Fi Dhau Al-Qur’an Wa As-Sunnah, 

Dammam: Dar Ibn Al-Qayyim, 2001. 

Al-Jahidz, Abu ‘Usman ‘Amru Bin Bahr, Tahdzib Al-Akhlaq, Al-Mudiriyah: Dar As-

Sahabah, 1989. 

Al-Jailani, Abd Al-Qadir, Tafsir Al-Jailani, Istanbul: Markaz Al-Jailani, 2013. 

Al-Jauziyah, Ibnu Qayyim, Madarijus Salikin, Terj Kathur Dan Suhardi, Jakarta 

Timur: Pustaka Al-Kautsar, 1999. 

Al-Lahim, Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-

Qur’an, Dammam: Dar Ibn Al-Jauzi, 1441 H. 

Al-Ma’afi, Abu Mas’ud, Az-Zuhdu Li Al-Ma’afi, Beirut: Dar Al-Basyair, 1999. 

Al-Maliki, Ahmad Ibn Ghanim, Al-Fawakih Ad-Dawani ‘Ala Risalati Ibn Abi Zaid 

Al-Qiruwani, Beirut: Dar Al-Fikr, 1995. 

Al-Maraghi, Ahmad Musthofa, Tafsir Al-Maraghi, Beirut: Dar Al-Fikr, 1973. 

Al-Mishry, Mahmud, Mausu’ah Min Akhlaq Rasuluillah Shallallahu ‘Alaihi Wa 

Sallam, Terj Solihin Rosyidi, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2018. 



101 

 

Al-Mubarakfuri, Shafiyurrahman, Fathul Mulhim bi Syarhi Shahih Muslim, Beirut: 

Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 1427 H (2006 M). 

Al-Qurthubi, Abu ‘Abdilla Muhammad, Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an, 1967,  

Al-Qurṭubi, Imam, Tafsir Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an, Beirut: Mu’assasah Ar-

Risalah, 2006. 

Al-Qusyairi, Abu Al-Qasim, Laṭaif Al-Isyarah, Tk: Al-Haiah Al-‘Ammah Al-

Mishriyyah, 2000. 

Al-Qusyairi, Imam, Risalah Al-Qusyairiyyah, Kairo: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 

2007. 

Al-Rāzī, Fakhr Al-Dīn, Mafātīḥ Al-Ghayb, Beirut: Dār Iḥyā’ Al-Turāth Al-‘Arabī, 

1999. 

Al-Sa’dī, ‘Abd Al-Raḥmān, Taysīr Al-Karīm Al-Raḥmān, Riyāḍ: Maktabah Ibn Al-

Jawzī, 2000. 

Al-Shāṭibī, Al-Muwāfaqāt Fī Uṣūl Al-Sharī‘Ah, Kairo: Dār Ibn ‘Affān, 1997. 

Al-Ṭabarī, Jāmi’ Al-Bayān, Beirut: Mu’assasah Al-Risālah, 2000. 

Al-Yassu’I, Louis Ma'luf, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, Beirut: 

Penerbit Al-Ktsulikiyyah, 2008 

Amin, Muhammad, Radd Al-Muḥtar ‘Ala Radd Al-Mukhtar, Beirut: Dar Al-Fikr, 

1992. 

Amrullah, Abdulmalik Abdulkarim, Tafsir Al-Azhar, (Tk, Pustaka Nasional, Tt) PDF 

E-Book. 

An-Nawawi, Imam, Al-Minhaj Syarh Shahih Muslim, Beirut: Dar Ihya At-Turats Al-

Arabi, 1392 H (1972 M). 

Arikunto, Suharsimi, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktis, Jakarta: Bina 

Aksara, 1989. 

Ash-Shobuni, M. Ali, Shofawat At-Tafasir, Kairo: Dar Ash-Shobuni, Tt. 

Aṡ-Ṡayyad,Aiman As-Sayyid Ali, Ṭabaqat Aṡ-Ṡufiyah Li As-Sulami, Beirut: Dar Al-

Kutub Al-‘ilmiyah, 1998. 

As-Solih, Subhi, Mabahis Fi Ulum Al-Qur’an, Beirut: Dar Al-‘Ilm Li Al-Malayin, 

1977. 

As-Suyuthi, Jalaluddin Abi ‘Abd Ar-Rahman, Lubab An-Nuqul Fi Asbab An-Nuzul, 

Beirut: Al-Kutub As-Saqofiyah, 2002. 

Asy-Sya’rowi, M. Mutawali, Khowaṭir Imaniyah, Kairo: Dar An-Nur, 2010.  



102 

 

Asy-Syaukani, Muhammad, Fathul Qodir, Kairo: Dar Al-Ma’rifah, 

Az-Zahabi, Muhammad Husain, At-Tafsir wa al-Mufassirun, Kairo: Maktabah 

Wahbah, 2003. 

Az-Zamakhsyari, Abu al-Qasim Mahmud ibn Umar, Al-Kasyaf ‘an Haqaiq al-Tanzil, 

Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi, 2009. 

Az-Zuhaili, Wahbah, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, Jakarta: Gema Insani, 

2013, PDF E-Book. 

Baharuddin, Azizan, Jurnal Tawhidic Paradigm In The Physical Universe, 

International Journal Of Islamic Thought, Vol. 9, 2016. 

Baidan, Nashiruddin, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2019. 

Baqi, Muhammad Fuad Abdul, Al-Mu’jam Al-Mufahros Lialfdzil Qur’an, Kairo: Dar 

Al-Hadits, 2018. 

Baṭal, Ibn, Syarh Sahih Bukhori, Riyaḍ: Maktabah Ar-Rusyd, 2003. 

Bucaille, Maurice, The Quran And Modern Science, India: Islamic Book Service, 

2001. 

Creswell, John W., Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches, Thousand Oaks: SAGE Publications, 2014. 

Evayanti Yuliana Putri dan Dien Vidia Rosa, Flexing Sebagai Simulasi Mesin Hasrat 

dan Fragmentasi Tubuh Generasi Z, Jurnal Socius: Journal of Sociology 

Research and Education Vol. 11 No. 1 (2024): DOI: 10.24036/scs.v11i1.622. 

Fauzi, Konsep Etika Bermasyarakat Dalam Al-Qur'an Perspektif Surat Al-Hujurat 

Ayat 13 Dan Relevansinya Di Era Digital, Jurnal Pendidikan Indonesia, 2024, 

Doi:10.59141/Japendi.V5i10.5641 

Fauziah Dan Mahpudz, Pembentukan Karakter Rendah Hati Peserta Didik Dalam 

Al-Qur’an Surah Al-Furqan 63-64, Kajian Ilmu Pendidikan Islam, 2022, 

Doi:10.37968/Masagi.V1i1.226. 

Hajar, Ibnu, Dasar-Dasar Metodologi Penelitian Kualitatif Dalam Pendidikan, 

Jakarta: P.T Raja Grafindo, 1996. 

Hilali, Majdi, Adakah Berhala Pada Diri Kita, Penerjemah: Abdul Hayyie Al-Kattani 

Dan Taqiyuddin Muhammad, Depok: Gema Insani, 2006. 

Http://Www.Ibnukatsironline.Com/2015/09/Tafsir-Surat-Fathir-Ayat-32.Html 

Https://Quran.Ksu.Edu.Sa/Tafseer/Katheer/Sura35-Aya32.Html 

Ibn Hasan, Muhammad, Nuzhah Al-Fudhola’ Tahdzib Siyar A’lam An-Nubala, 

Jakarta Selatan: Pustaka Azzam, 2008. 

http://www.ibnukatsironline.com/2015/09/Tafsir-Surat-Fathir-Ayat-32.Html
https://quran.ksu.edu.sa/Tafseer/Katheer/Sura35-Aya32.Html


103 

 

Ibrahim, Mu’taz Ahmad, Syu’ara’u wa lakin: Qabasat Min ‘Uyun al-Adabi Al-

‘Arabi, Tk: Dauru Ḥawaran, 2022. 

Isma’il, Muhammad Zahid, Et Al. The Universality Of Mutual Respect And Humility 

In The Al-Quran: Towards The Construction Of A Value-Based Arabic 

Grammar, International Journal Of Academic Research In Business & Social 

Sciences, Vol: 12 No. 1, 2022, Doi: 10.6007/Ijarbss/V12-I1/12351 

'Iyadh, Al-Qadhi, Syarh Shahih Muslim: Ikmal Al-Mu’lim bi Fawaid Muslim, Kairo: 

Dar Al-Wafa, 1419 H (1998 M). 

Jama’ah, Ibn, Adab Al-‘Ālim Wa Al-Muta’llim, Beirut: Dār Al-Bashā’ir Al-

Islāmiyyah, 2005. 

Kaelan, M.S., Metode Penelitian Kualitatif Interdisipliner, Yogyakarta: Paradigma, 

2012. 

Kanafi, Imam, Ilmu Tasawuf Penguatan Mental-Spiritual Dan Akhlaq, Pekalongan: 

Penerbit NEM, 2020. 

Kaṡīr, Ismā'īl Ibn, Tafsīr al-Qur'ān al-‘Aẓīm, Beirut: Dar Al-Fikr, 2000. 

Katsir, Ismail Ibn, Tafsir Al-Qur’an Al-‘Adhim, Alexandria: Al-Maktab Al-Jami’I 

Al-Hadits, Tt. 

Khalid, Amru, Menjadi Mukmin Yang Berakhlaq, Terj Siti Narulita, Jakarta: Qisthi 

Press 

Kurnianto, Fajar, Menyelami Makna Bacaan Sholat: Pesan Moral Dan Spiritual 

Bacaan Sholat, Jakarta: PT. Elex Media Komputindo, Tt. 

Maḥmūd, ‘Abd Al-Ḥalīm, Al-Tawāḍu’ Wa Al-Kibr, Kairo: Dār Al-Kutub Al-

Islāmiyyah, 1998. 

Manzur Ibn, Lisanul Arab, Beirut: Dar Sadr, 1997. 

Maryam, Pendidikan Agama Islam Dalam Persepektif Al-Quran, At-Talim Jurnal 

Pendidikan, 2019, Doi:10.36835/Attalim.V5i1.67. 

Media, Alita Aksara, Ensiklopiedia Al-Qur’an Dan Hadis Per Tema, Jakarta: Elex 

Media Komputindo, 2021. 

Miqo, Bang, Mengenal Sang Kekasih Lebih Dekat Lagi Dengan Sang Nabi, Jakarta: 

Elex Media Komputindo, 2016. 

Moleong, Lexy J., Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Penerbit Remaja 

Rosdakarya, 2000. 

Mufid, Mohammad, Belajar Dari Tiga Ulama Syam, Jakarta: Elex Media 

Komputindo, 2015. 



104 

 

Muhammad Abduh dan Rasyid Rida, Tafsir Al-Manar, Kairo: Dar Al-Manar, 1367 

H (1947 M). 

Muhammad, Mus’ad Husain, At-Tawāḍu’, Alexandria: Ad-Dar Al-‘Alamiyyah, 

2024. 

Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, 

Surabaya: Pustaka Progessf, 2002. 

Muslim, Imam, Shahih Muslim, Beirut: Dar Ihya At-Turats Al-Arabi, 2000. 

Mustaqim, Abdul, Metode Penelitian Tafsir: Teori dan Aplikasi, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2015. 

Nazir, Metode Penelitian, Bogor: Ghalia Indonesia, 2014. 

Nur Laylu Sofyana & Budi Haryanto, Menyoal Degradasi Moral Sebagai Dampak 

Dari Era Digital, Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Islam, Vol. 3, No. 4, 

2023. 

Panipati, Al-Qadi Ṡanaullah, Tafsir Al-Muẓhiri, Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 

2002. 

Penrice, John, Silku Al-Bayan Fi Manaqib Al-Qur’an (Dictionary And Glossary The 

Kor-Ān), Delhi: Adam Publisher & Distributors, 1991. 

Qur’an Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kemenag, Aplikasi Qur’an Kemenag, 

versi 2.4 RC2, 2019 

Quṭb, Sayyid, Fī Ẓilāl al-Qur’ān, Kairo: Dār al-Shurūq, 2001. 

Rafi’, Ahmad Bin Muhammad Bin Husain, Atsar At-Tawāḍu’ Fi Al-Fiqh Al-Islamiy, 

Tk: Tp, Tt. 

Rahmatullah, Humility Education For Santri Through Learning "Kitab Akhlakul 

Banin" At Islamic Boarding Schools, Qalamuna Jurnal Pendidikan Sosial Dan 

Agama, 2023, Doi:10.37680/Qalamuna.V15i1.2150. 

Rozak, Purnama, Indikator Tawāḍu’ Dalam Keseharian, Jurnal Madaniyah, 2017, 

Vol I Edisi XII. 

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, 

Tangerang: Lentera Hati, 2005, PDF E-Book. 

Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, Bandung: Alfabeta, 

2017. 

Supriandi Et Al, Peran Keluarga Dalam Pendidikan Islam Guna Membentuk 

Generasi Islam Yang Berkualitas Di Jawa Tengah, Jurnal Pendidikan West 

Science, 2023, Doi:10.58812/Jpdws.V1i10.726 



105 

 

Tadjid, Heri Kurniawan, Kisah Dan Misteri Nabi Khidir : Menyingkap Rahasia Sang 

Nabi Miterius Yang Hingga Kini Masih Hidup, Yogyakarta: Araska, 2019. 

Tim Penyusun Kamus Bahasa Arab, Al-Mu'jam Al-Wasith, Kairo: Majma' Al-Lughah 

Al-Arabiyyah, 2004. 

Umar, Nasaruddin, Menjalani Hidup Salikin, Jakarta: Gramedia, 2021. 

Yani, Ahmad, Be Excellent Menjadi Pribadi Terpuji, Depok: Al-Qalam, 2007, 

Purnama Rozak, Indikator Tawadhu Dalam Keseharian, Jurnal Madaniyah, 

Vol 1 Edisi XII, 2017.  

Yola T., Salma D.S., Fuad N., Religiositas, Kecerdasaan Emosi, dan Tawadhu pada 

Mahasiswa Pascasarjana, Psikohumaniora: Jurnal Penelitian Psikologi Vol. 

2, No 2 (2017): DOI: 10.21580/pjpp.v2i2.1175. 

Yūsuf al-Qaraḍāwī, al- Tawāḍu’ wa al-Kibriyā’, Kairo: Maktabah Wahbah, 1994. 

Zakaria, Ahmad Ibn Faris Ibn, Maqayis Lughoh, Beirut: Dar Al-Fikr, 1979. 

  



106 

 

GLOSARIUM 

 

‘Ibad Ar-Rahman: Hamba-hamba Allah Yang Maha Pengasih yang memiliki sifat 

rendah hati, lemah lembut, dan berakhlak mulia. 

‘Uluw : kesombongan dan keagungan. 

Akhlak : Perilaku atau karakter yang dimiliki seseorang, baik itu baik maupun 

buruk. 

Al-Hawan: Kehinaan atau sifat ketegaran diri sendiri, bisa juga berarti pandangan 

hina seseorang terhadap orang lain. 

Amal Saleh: Amal saleh adalah perbuatan baik yang dilakukan oleh seseorang 

dengan niat untuk mencari ridho Allah SWT, seperti shalat, puasa, dan 

perbuatan baik lainnya. 

Azab : Hukuman atau penyiksaan yang diberikan oleh Allah kepada umat yang 

tidak taat atau melakukan kesalahan, sebagai pelajaran dan peringatan bagi 

yang lain. 

Ażillah : Mengacu pada sikap atau perilaku yang lemah lembut, halus, atau lembut. 

Dakhir : Merujuk pada sesuatu atau seseorang yang dianggap hina, rendah hati, 

atau tidak berarti. 

Ḍara’ah : Konsep yang mirip dengan khushu’, namun lebih terkait dengan 

penyerahan hati. 

Derivasi : Dalam linguistik, derivasi merujuk pada proses pembentukan kata-kata 

baru dari akar kata atau kata dasar yang sudah ada. 

Durhaka : Perilaku yang tidak patuh dan tidak taat kepada ajaran dan perintah Allah, 

seringkali diartikan sebagai tindakan yang tidak baik dan tidak benar. 

Hawnā : Rendah hati, lemah lembut, dan tenang dalam berperilaku dan berinteraksi 

dengan orang lain. 

Hidayah : petunjuk atau bimbingan yang diberikan oleh Allah kepada manusia untuk 

mencapai kebenaran. 

I’tibar : Proses mengambil pelajaran atau hikmah dari sesuatu. 

Ikhbat : Merendahkan diri dengan cara khusyu', tenang, dan ikhlas dalam 

beribadah kepada Allah. 



107 

 

Jahannam: Neraka yang merupakan tempat pembalasan bagi orang-orang yang tidak 

beriman dan tidak beribadah kepada Allah SWT. 

Janāḥ : Sayap, janāḥ diibaratkan sebagai simbol perlindungan, kasih sayang, dan 

kelembutan. 

Khifḍ : Sikap rendah hati dan tidak sombong. 

Khuḍu’ : Konsep yang berarti tunduk atau rendah hati. 

Khusyu’ : Khusyu adalah sikap rendah hati dan tunduk kepada Allah SWT, yang 

ditandai dengan kesabaran, ketenangan, dan kesadaran akan kebesaran 

Allah. 

Kibriya  : Sifat sombong atau angkuh.  

Kufur : Pengertian yang Merujuk pada sifat tidak percaya atau ingkar terhadap 

ajaran agama, sering disandingkan dengan kesombongan dalam Al-Qur'an. 

La Ta’lu : Berasal dari kata ‘ala yang berarti tinggi, lawan kata dari rendah. 

La Yastakbirun: tidak sombong atau tidak memiliki sifat sombong. 

Maqam : Tingkatan spiritual yang harus dilalui oleh seorang salik (penempuh jalan 

spiritual) dalam mencapai kesempurnaan. 

Maraḥa : Kesenangan yang besar dan teramat sangat, namun juga dapat diartikan 

sebagai sifat sombong dan angkuh. 

Miīzān : Term yang digunakan dalam Al-Qur’an untuk merujuk pada timbangan 

atau neraca keadilan. 

Mufassir : Seorang ahli tafsir atau komentator Al-Qur’an yang memiliki pengetahuan 

luas tentang bahasa Arab, ilmu-ilmu agama, dan metode tafsir. 

Mukhbit : Orang yang rendah hati, taat, dan memiliki sikap tawāḍu’ di hadapan 

Tuhan. 

Mukhtal : Orang yang sombong dan angkuh. 

Mukjizat : Keajaiban atau tanda-tanda kenabian yang diberikan oleh Allah kepada 

para Nabi untuk membuktikan kebenaran ajaran mereka. 

Munajat : Seruan atau permohonan kepada Allah SWT, dengan meminta bantuan, 

petunjuk, atau ampunan. 



108 

 

Munkar : Munkar adalah perbuatan yang dilarang oleh Allah SWT dan Rasul-Nya, 

seperti perbuatan jahat, zalim, dan maksiat. 

Musyrik : Orang yang menyekutukan Allah dengan yang lain, pada dasarnya 

diartikan sebagai orang yang tidak mempercayai ajaran Islam. 

Raḥim : Rasa simpati, kasih sayang, dan kemurahan hati. 

Riḍa : Kerelaan hati yang diberikan oleh Allah kepada seseorang yang telah 

menjalankan perintah-Nya dengan baik. 

Riya’ : Sifat yang tidak diinginkan dalam konsep tawāḍu’, yaitu keinginan untuk 

dipuji dan dihormati oleh orang lain secara berlebihan. 

Ruhama : Orang-orang yang mencintai atau memiliki rasa simpati, kasih sayang, dan 

kemurahan hati. 

Ṡaghir: : Rendah hati, sederhana, tunduk, patuh, dan tidak ada yang tertinggal atau 

terlambat ketika datang menghadap Allah SWT. Sifat ini merupakan 

kebalikan dari sifat sombong yang dimiliki oleh orang-orang yang enggan 

beribadah. 

Salaf : Salaf Merujuk pada generasi awal umat Islam, terutama para sahabat Nabi 

Muhammad Saw. dan tabi'in (murid-murid para sahabat). 

Salik : Seorang penempuh jalan spiritual yang berusaha mencapai kesempurnaan 

dengan melalui berbagai tingkatan spiritual, termasuk tawāḍu’. 

Sombong: Sifat angkuh dan congkak yang dimiliki oleh seseorang yang merasa 

dirinya lebih baik dari orang lain. 

Sufisme: Ajaran spiritual dalam Islam yang menekankan pada aspek inner dan 

spiritual, yang berusaha mencapai kesempurnaan dengan melalui berbagai 

tingkatan spiritual. 

Sum’ah : Amalan yang dilakukan dengan tujuan ingin diketahui orang lain, yang 

merupakan sifat yang harus dijauhi dalam sikap tawāḍu’. 

Surga : Surga adalah tempat yang sangat indah dan nyaman di akhirat, yang 

disediakan oleh Allah SWT bagi orang-orang yang beriman dan 

mengerjakan amal saleh, dengan kenikmatan yang tidak terhitung dan tidak 

terhingga. 

Tabi'in : Generasi setelah para sahabat Nabi Muhammad Saw., yang hidup pada 

abad ke-2 Hijriyah dan merupakan murid-murid langsung dari para sahabat. 



109 

 

Taḍarru’ : Merendahkan diri kepada Tuhan, rendah hati, dan tunduk.  

Tafsir Tematik: Metode tafsir Al-Qur’an yang mengelompokkan ayat-ayat yang 

berkaitan dengan suatu topik tertentu untuk dianalisis secara utuh dan 

menyeluruh. 

Tafsīr : Penjelasan atau interpretasi tentang makna suatu ayat atau teks suci.  

Tahmid : Yaitu perbuatan memuji dan mensyukuri Allah atas segala nikmat dan 

karunia-Nya. 

Takabbur: Sikap sombong dan angkuh yang membuat seseorang merasa lebih tinggi 

dan memenuhi keinginan orang lain. Dalam konteks agama, takabbur dapat 

menghalangi seseorang untuk menerima risalah dan perintah Allah. 

Taqwa : Sikap takwa atau ketaqwaan kepada Allah yang membuat seseorang 

menjalankan perintah-Nya dan menjauhi larangan-Nya. 

Tasbih : Yaitu perbuatan menyucikan Allah dari segala hal yang tidak patut bagin-

Nya.  

Tawāḍu’ : Sifat rendah hati, yaitu sikap menghormati, menghargai keberadaan dan 

pendapat orang lain tanpa merasa superior atau sombong. 

Tawajjuh : Sikap mental yang melibatkan konsentrasi dan perhatian penuh ketika 

berdoa atau beribadah kepada Allah SWT. 

Tazkiyatun Nafs : Membersihkan diri dari sifat-sifat buruk dan meningkatkan diri 

menuju kesucian. 

Ukhuwah: persaudaraan dan persatuan di antara umat Islam, yang didasarkan pada 

ikatan iman dan kasih sayang. 

Ulama : Ulama adalah para ahli ilmu pengetahuan Islam, terutama dalam bidang 

ilmu agama, yang memiliki pengetahuan luas dan mendalam tentang ajaran 

Islam. 

Yatamaṭṭa: Istilah yang digunakan dalam Al-Qur'an untuk menggambarkan sifat 

sombong. 

Zalim : Istilah yang digunakan untuk menggambarkan orang yang tidak adil dan 

suka menganiaya diri sendiri maupun orang lain. 

Żull : Istilah bahasa Arab yang berarti kerendahan hati, ketundukan, atau 

kehinaan. 



112 

 

RIWAYAT HIDUP 

 

A. Identitas Diri 

1. Nama Lengkap : Faruq Azri 

2. Tempat & Tgl. Lahir: Kudus, 19 Januari 1994 

3. Alamat Rumah : Tulis Rt 04 Rw 01 Gondosari Gebog Kudus 

HP   : 085774798132 

E-mail  : Faruqazri1526@gmail.com 

 

B. Riwayat Pendidikan 

1. Pendidikan Formal: 

a. MI Tsamratul Wathon Kudus 

b. MTs Perguruan Islam Al Hikmah Pati 

c. SPM Kulliyatul Mu’allimin Al-Islamiyah Ponorogo 

d. Universitas PTIQ Jakarta 

 

2. Pendidikan Non-Formal: 

a. PP. Al-Muqoddasah Ponorogo 

b. PMH. Al-Kautsar Pati 

c. PM. Darussalam Ponorogo 

d. PP. Lingkar Studi Al-Qur’an Tabarokarrahman Jakarta 

e. PP. Raudhatul Qur’an Annasimiyah Semarang 

 

C. Prestasi Akademik 

a. - 

D. Karya Ilmiah 

a. – 

 

Semarang, 25 Mei 2025 

 

Faruq Azri 

NIM: 2104028012 

  



113 

 

TURNITIN 

  



114 

 

 

TRANSKIP NILAI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



115 

 

BUKTI PEMBAYARAN 

 

 

 


