
 

 

 

PROSES BERDIRINYA   

KASUNANAN  KARTASURA 

 (Analisis Historis dalam Sudut Pandang Ibnu 

Khaldun) 
 

 

 

TESIS 

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat 

guna Memperoleh Gelar Magister  

dalam Ilmu Agama Islam 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

Oleh : 

RIZKIANI NUR SEFTIANA 

NIM:  2000018021 

Konsentrasi: Sejarah Peradaban Islam 

 

 

 

PROGRAM MAGISTER ILMU AGAMA ISLAM 

PASCASARJANA 

UIN WALISONGO SEMARANG 

2024 



ii 

 

PERNYATAAN KEASLIAN TESIS 

 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 

 

Nama lengkap : Rizkiani Nur Seftiana 

NIM : 2000018021 

Judul Penelitian :  Proses Berdirinya Kasunanan Kartasura (Analisis 

Historif dalam Sudut Pandang Ibnu Khaldun) 

Program Studi :  Ilmu Agama Islam 

Konsentrasi : Sejarah Peradaban Islam 

 

menyatakan bahwa tesis yang berjudul:  

 

PROSES BERDIRINYA KASUNANAN KARTASURA 

(Analisis Historis dalam Sudut Pandang Ibnu Khaldun) 

 

secara keseluruhan adalah hasil penelitian/karya saya sendiri, kecuali 

bagian tertentu yang dirujuk sumbernya. 

 

 

 Semarang, 6 Mei 2024 

 

Pembuat Pernyataan, 

 

 

 

 

 

 

Rizkiani Nur Seftiana  

NIM: 1000018021 

 

 
[    

  



iii 

 

 

 

 

NOTA DINAS 

  Semarang, 6 Mei 2024 



iv 

 

 

Kepada 

Yth. Direktur Pascasarjana 

UIN Walisongo  

di Semarang 

 

Assalamu ‘alaikum wr. wb.  

 

Dengan ini diberitahukan bahwa saya telah melakukan bimbingan, arahan 

dan koreksi terhadap tesis yang ditulis oleh: 

Nama :  Rizkiani Nur Seftiana     

NIM  :  2000018021 

Konsentrasi : Sejarah Peradaban Islam 

Program Studi  :  Ilmu Agama Islam 

Judul : Proses Berdirinya Kasunanan Kartasura 

(Analisis Historis dalam Sudut Pandang Ibnu 

Khaldun)  

 

 

Kami memandang bahwa tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada 

Pascasarjana UIN Walisongo untuk diujikan dalam Sidang Ujian Tesis. 

 

Wassalamu ‘alaikum wr. wb.  

 

 Pembimbing, 

 

 

 

Prof. Dr. Abdul Hadi, MA. 

NIP: 19670117 199703 1 001 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

 

NOTA DINAS 

  Semarang, 6 Mei 2024 

 

Kepada 

Yth. Direktur Pascasarjana 

UIN Walisongo  

di Semarang 

 

Assalamu ‘alaikum wr. wb.  

 

Dengan ini diberitahukan bahwa saya telah melakukan bimbingan, arahan 

dan koreksi terhadap tesis yang ditulis oleh: 

Nama :  Rizkiani Nur Seftiana     

NIM  :  2000018021 

Konsentrasi : Sejarah Peradaban Islam 

Program Studi  :  Ilmu Agama Islam 

Judul : Proses Berdirinya Kasunanan Kartasura 

(Analisis Historis dalam Sudut Pandang Ibnu 

Khaldun)  

 

 

Kami memandang bahwa tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada 

Pascasarjana UIN Walisongo untuk diujikan dalam Sidang Ujian Tesis. 

 

Wassalamu ‘alaikum wr. wb.  

 

 

 Pembimbing, 

 

 

Dr. Nasihun Amin, M.Ag 

NIP: 19680701 199303 1 003 
 

 

 

 



vi 

 

ABSTRACT 

Title   : The Establishment Process of Kasunanan Kartasura 

(Historical Analysis from the Perspective of Ibnu 

Khaldun) 

Name   : Rizkiani Nur Seftiana 

Student Number  : 200018021 

Kasunanan Kartasura was established through a regeneration 

process from the Islamic Mataram Kingdom, which had been destroyed 

by the rebellion led by Trunajaya. Its establishment was aided by the 

support of the tumenggung  and coastal Javanese communities who 

gathered to support Amangkurat II. Solidarity within a group then 

becomes a separate discussion in Ibn Khaldun's theory known as 

asabiyyah. Asabiyyah plays an important role in a kingdom or 

government. It also becomes one of key factors in determining  the 

strength or weakness of a kingdom and the extent to which it may 

decline. Therefore, asabiyyah was crucial in the birth of Kasunanan 

Kartasura. 

This study is a library research, employing historical research 

methodology. Data analysis utilizes both synchronic and diachronic 

analysis. The findings of the study show that the support and solidarity 

from the tumenggung and coastal Javanese communities can be 

categorized as asabiyyah,  under familial and loyalist asabiyyah. 

However, the success achieved was not only due to asabiyyah; behind it 

there was the intervention of the Dutch East India Company (VOC), 

which was the biggest contribution in Amangkurat II's victory. 

 

Keywords: Kasunanan Kartasura, Ibnu Khaldun, ‘Aṣabiyah 

 

 

  



vii 

 

ABSTRAK 

Judul   : Proses Berdirinya Kasunanan Kartasura  

(Analisis  Historis dalam Sudut  Pandung Ibnu 

Khaldun) 

Nama   : Rizkiani Nur Seftiana 

NIM    : 200018021 

Berdirinya Kasunanan Kartasura salah satunya berkat bantuan 

masyarakat pesisisr Jawa dan para yang mengerahkan bala bantuan untuk 

Amangkurat II. Bantuan ini mencerminkan adanya ikatan antara 

Amangkurat II dengan masyarakat pesisisr serta para tumenggungnya.  

Ikatan dalam suatu kelompok dalam teori Ibnu Khaldun dikenal sebagai 

‘aṣabiyah. ‘Aṣabiyah memiliki peranan penting bagi suatu daulah kerajaan 

atau pemerintahan. ‘Aṣabiyah kemudian menjadi faktor yang menentukan 

kuat atau lemahnya sebuah kerajaan dan sampai batas mana suatu kerajaan 

akan cepat mengalami kemunduran. Maka ‘aṣabiyah menjadi penting 

dalam perjuangan lahirnya Kasunanan Kartasura. Tujuan penelitian ini 

untuk menggambarkan ‘aṣabiyah apa yang ada dan bagaimana proses 

‘aṣabiyah tersebut berlangsung di Kasunanan Kartasura. 

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kepustakaan dengan 

menggunakan pendekatan kesejarahan (historical research). Adapun 

analisis data yang digunakan adalah analisis sinkronik dan analisis 

diakronik. Temuan dalam penelitian ini, menyatakan bahwa dukungan dari 

para tumenggung dan masyarakat kadipaten pesisir Jawa serta dibalik hal itu 

ada campur tangan VOC yang bahkan menjadi sumbangsih terbesar 

kemenangan Amangkurat II dapat dipastikan tergolong dalam  ‘aṣabiyah, 

yang berupa ‘aṣabiyah kekerabatan, ‘aṣabiyah kesetiaan, dan ‘aṣabiyah 

persekutuan.  

Kata Kunci: Kasunanan Kartasura, Ibnu Khaldun, ‘Aṣabiyah 

  



viii 

 

 

 ملحض 
 عنوان : عملية إنشاء كاسونانان كارتاسورا )تحليل تاريخي من وجهة نظر ابن خلدون( 

تي ان باحث : ريزكيأ ني نور سف   

٢٠٠٠٠١٨٠٢١الرقم :   
 

 تم إنشاء كاسونانان كارتاسورا من خلال عملية تجديد من مملكة ماتارام الإسلامية، التي دمرها التمرد  
بقيادة تروناجايا. تم تأسيسها بدعم من مجتمعات تومنغونغ والجاوية الساحلية التي تجمعت لدعم 

أمانجكورات الثاني. ويصبح التضامن داخل المجموعة مناقشة منفصلة في نظرية ابن خلدون المعروفة بالعصبية. 
تلعب العصبية دوراً مهمًا في المملكة أو الحكومة. كما يصبح أحد العوامل الرئيسية في تحديد قوة أو ضعف 

 المملكة ومدى احتمال تراجعها. لذلك، كانت العصبية حاسمة في ولادة كاسونانان كارتاسورا.
هذه الدراسة هي بحث مكتبي، تستخدم منهجية البحث التاريخي. يستخدم تحليل البيانات كلا من التحليل  

المتزامن وغير المتزامن. تظهر نتائج الدراسة أن الدعم والتضامن من مجتمعات تومنغونغ والمجتمعات الجاوية 
الساحلية يمكن تصنيفها على أنها عصبية، تحت العصبية العائلية والموالية. إلا أن النجاح الذي تحقق لم يكن  

بسبب العصبية فحسب؛ وخلفه كان تدخل شركة الهند الشرقية الهولندية ، والذي كان أكبر مساهمة في 
 انتصار أمانكورات الثاني. 

 
 

 الكلمات المفتاحية: كاسونانان قرطاسورا، ابن خلدون
 

  



ix 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN  

Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri P dan K 

Nomor: 158/1987 dan Nomor: 0543b/U/1987 
 

1. Konsonan 

No. Arab Latin  No. Arab Latin 

 ṭ ط  tidak dilambangkan  16 ا  1

 ẓ ظ  b  17 ب  2

 ‘ ع  t  18 ت  3

 g غ  ṡ  19 ث  4

 f ف  j  20 ج  5

 q ق  ḥ  21 ح  6

 k ك  kh  21 خ  7

 l ل  d  22 د  8

 m م  ẑ  23 ذ  9

 n ن  r  24 ر  10

 w و  z  25 ز  11

 h ه  s  26 س  12

 ’ ء  sy  27 ش  13

 y ي  ṣ  28 ص  14

     ḍ ض  15

 

2. Vokal Pendek  3. Vokal Panjang 

  ..َ..  =  a َََكَتب kataba   َ...َا   = a’ ََقاَل qala 

 ..ِ..  =  i ََسُئِل su’ila   َاِي   = i َِي لََق  qila 

 ..ُ..  =  u َُيذَ هَب yaz\habu   َُاو   = u َُل  yaqulu يقَوُ 

 

4. Diftong  Catatan: 

Kata sandang [al-] pada bacaan syamsiyyah 

atau qamariyyah ditulis [al-] secara konsisten 

supaya selaras dengan teks Arabnya. 

  kaifa كَي فََ ai  =  ايََ 
لََ au  =  اوََ    ḥaula حَو 

 



x 

 

KATA PENGANTAR 

 

Segala puji bagi Allah SWT. yang senantiasa memberikan limpahan 

rahmat, karunia, dan hidayah-Nya kepada kita semua. Sholawat serta salam 

selalu tercurahkan kepada nabi yang menjadi tauladan kita semua, Nabi 

Muhammad SAW. Berjuta rasa syukur penulis ucapkan karena berkat 

rahmat, karunia, dan hidayah dari Allah SAW penulis dapat menyelesaikan 

tugas akhir Tesis ini. Tentu tak mudah untuk dapat menyelesaikan 

penugasan akademik ini, namun penulis beruntung karena dikelilingi 

lingkungan yang banyak memberi dorongan dan bantuan berupa 

bimbingan, petuah, motivasi, nasihat dan semangat, agar penulis terus dapat 

menyelesaikan penugasan ini.  

Maka pada kesempatan kali ini, beribu terimakasih dan penghargaan 

dipersembahkan kepada yang terhormat: 

1. Pembimbing yang dengan tekun, teliti, serta sabar membimbing 

penulis dalam penyusunan tugas akhir akademik ini hingga dapat 

terselesaikan, Bapak Prof. Dr. Abdul Hadi, MA. dan Bapak Dr. 

Nasihun Amin, M.Ag. 

2. Rektor UIN Walisongo Semarang, Bapak Prof. Dr. Nizar, M.Ag. 

3. Direktur Pascasarjana UIN Walisongo Semarang, Bapak Prof. Dr. 

Muhyar Fanani, M.Ag 

4. Ketua Prodi dan Sekertaris Prodi IAI Pascasarjana UIN Walisongo 

Semarang, Bapak Ibnu Fikri, M.S.I., Ph.D. dan Ibu Dr. Widiastuti, 

M.Ag. 

5. Bapak dan ibu dosen Pascasarjana Ilmu Agama Islam UIN 

Walisongo Semarang, yang banyak memeberikan pendidikan dan 



xi 

 

pembimbingan kepada penulis selama menempuh pembelajaran di 

program studi Ilmu Agama Islam. 

6. Bapak dan ibu staff Pascasarjana UIN Walisongo Semarang yang 

telah memberikan bantuan dan pelayanna terbaikselama penulis 

menempuh studi. 

7. Kedua orangtua tercinta, Bapak Arifin dan Ibu Darkomi yang telah 

memberikan banyak kasih sayang, dukungan, motivasi, dan doa 

yang selalu terpanjatkan. 

8. Adikku tersayang, Muhamad Royyan Arfinda yang senantiasa 

menyemangati dan mendoakan penulis dari semester awal 

perkuliahan. 

9. Temen-temanku mahasiswa Pascasarjana angkatan 2020 ganjil, 

yang telah memberikan semangat, motivasi, dan arahan untuk bisa 

menyelesaikan tugas akademik ini. 

 

Kepada semua yang telah memberikan penulis doa, motivasi, 

inspirasi, dukungan, dan arahan, semoga Allah SWT senantiasa 

memberikan keberkahan dengan segala rahmat terbaik dari-Nya. 

Semoga tesis ini dapat memeberikan manfaat bagi penulis dan para 

pembaca. 

 

Semarang, 6 Mei 2024 

  



xii 

 

DAFTAR ISI 

Halaman 

 

HALAMAN JUDUL  ......................................................................  i 

PERNYATAAN KEASLIAN  .......................................................  ii 

PENGESAHAN ...............................................................................  iii 

NOTA PEMBIMBING  ..................................................................  iv 

ABSTRAK  .......................................................................................  vii 

TRANSLITERASI  .........................................................................  ix 

KATA PENGANTAR  ....................................................................  x 

DAFTAR ISI  ....................................................................................  xii 

BAB I :  PENDAHULUAN  ..............................................  1 

A. Latar Belakang  ................................................  1 

B. Pertanyaan Penelitian  ......................................  10 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian  .......................  10 

D. Kajian Pustaka  ................................................  11 

E. Metode Penelitian  ...........................................  14 

F. Sistematika Pembahasan  .................................  20 

BAB II :  ‘AṢABIYAH IBNU KHALDUN    .......................  22 

A. Biografi Ibnu Khaldun  ....................................  22 

B. Teori ‘aṣabiyah Ibnu Khaldun  ........................  29 

C. Jenis-Jenis ‘aṣabiyah  ......................................  33 

D. Peran ‘aṣabiyah dalam Sosial-Politik  .............  45 

BAB III :  SEJARAH KASUNANAN KARTASURA   ......  49 

A. Serangkai Peristiwa Jelang Berdirinya                                             

Kasunanan Kartasura  ......................................  49 

B. Cikal Bakal Berdirinya Kasunanan Kartasura   58 

C. Faktor Pendorong Berdirinya 

Kasunanan Kartasura .......................................  71 

D. Proses Berdirinya Kasunanan Kartasura dalam 

Sudut Pandang Ibnu Khaldun ..........................  84 

BAB IV : REPRESENTASI KONDISI SOSIAL-POLITIK MASA 

KASUNANAN KARTASURA ............................  94 

A. Kondisi Sosial Masa Kasunanan Kartasura .....  94 

B. Kondisi Politik Masa Kasunanan Kartasura ....  103 

 



xiii 

 

 
 
 

BAB VI :  PENUTUP  ...........................................................     114 

A. Kesimpulan  .....................................................  114 

B. Saran  ...............................................................  115 

 

KEPUSTAKAAN 

RIWAYAT HIDUP 

 

 

___________________ 



 

 



1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN  

 

A. Latar Belakang Masalah  

Peradaban dan manusia sebagai keterpaduan yang  saling  

berkaitan satu sama lain. Sebab itu, pola pergerakan peradaban selalu 

diisi dengan gejolak peran manusia di dalamnya. Bahkan jika saja 

terdapat perbedaan generasi manusia, maka dapat dipastikan  terdapat 

perbedaan pada kondisi peradabannya. Ibnu Khaldun dalam 

Muqaddimah mengatakan, selalu terjadi pergantian pada kondisi yang 

dialami sebuah bangsa dan pada generasi mereka yang beriringan juga 

pada pergantian zaman dan waktu. 1  

Peradaban tercipta dari adanya beberapa kesepakatan yang sudah 

disahkan oleh masing-masing individu maupun masing-masing 

kelompok, suku atau dari kesepakatan antar bangsa. Kesepakatan yang 

sudah disetujui oleh masing-masing individu maupun kelompok 

sejatinya merupakan naluri manusia untuk bertahan hidup, proses 

kesepakatan tersebut dimulai dari  adaptasi dengan lingkungan, 

percobaan-percobaan yang sifatnya naluriah, dan  yang kemudian 

berkembang untuk saling berakulturasi maupun berasimilasi dengan 

individu ataupun kelompok lain. Peradaban dikatakan berkemajuan 

dicirikan oleh tingginya tingkat  ilmu pengetahuan, teknologi, dan 

 
1 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, terj. Masturi Irham, dkk, 

(Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2019), 47 



2 

 

kesenian.2 Maka secara sederhana dapat disimpulkan bahwa, 

kesepakatan yang sudah disetujui antara individu maupun kelompok 

merupakan bagian dari adaptasi manusia dengan lingkungannya. Peran 

manusia menjadi sangat penting dalam berkembangnya suatu peradaban 

sehingga manusia menjadi unsur paling esensial yang tidak dapat 

dihilangkan ketika mengkaji suatu peradaban. 

Manusia yang terus maju peradabannya kemudian mulai 

membentuk kelompok-kelompok. Terbentuknya kelompok sosial tidak 

lepas dari pengaruh interaksi manusia yang telah lama berlangsung. 

Maka secara naluriah, adanya interaksi tersebut membentuk rasa 

persatuan yang saling melengkapi satu sama lain. Hugo de Groot dalam 

teorinya mengatakan bahwa negara terlahir dengan naluri alam.3  Dapat 

disimpulkan bahwa terbentuknya suatu negara atau pemerintahan terjadi 

karena adanya hubungan manusia secara intuitif untuk bermasyarakat 

satu sama lain.   

Teori lain mengatakan bahwa manusia bermula dari individu 

yang memiliki kehidupan bebas, dan tidak memiliki sebuah 

ketergantungan serta keterkaitan pada manusia lainnya. Secara naluriah, 

setiap individu akan memikirkan dirinya sendiri, maka agar terhindar 

dari ancaman individu lain mereka membuat sebuah kesepakatan atau 

contrac social. Sehingga kedua pihak tidak saling menyerang dan dapat 

 
2 Ahmad Muzayyin, “Esensi Falsafah, Konsep, dan Teori Peradaban”, 

Jurnal Ilmiah Tabuah, Vol 22 No 2 (2018), 12  
3 Dani Muhtada dan Ayon Diniyanto, Dasar-Dasar Ilmu Negara, 

(Semarang: BPFH Unnes, 2018), 16 



3 

 

memperoleh keuntungan serta rasa aman.4 Adanya sifat individualistis 

dalam naluri manusia akibat belum munculnya rasa aman, maka untuk 

menciptakan keamanan tersebut dibuatkan sebuah contrac social untuk 

melindungi satu sama lain. 

Teori lain mengemukakan, bahwa suatu negara dan pemerintahan 

juga dapat berdiri karena adanya efek dominasi oleh suatu kelompok 

sosial yang memiliki kekuatan lebih kuat daripada kelompok lain. 

Dalam teorinya, Voltaire mengatakan bahwa raja pertama merupakan 

bagian dari “the winning hero”.5 Pernyataan ini memaklumatkan 

memang benar selain karena adanya interaksi manusia, negara juga 

dapat lahir sebab adanya kemenangan dari faksi yang lebih unggul. 

Lahirnya sebuah negara dapat melalui berbagai jalan, di antaranya 

pemisahan dari wilayah suatu negara, terlepas dari genggaman penjajah, 

bergabungnya kekuatan beberapa negara menjadi negara yang baru, 

serta terpecahnya menjadi bagian-bagian kerajaan kecil.6  Masyarakat 

Indonesia dengan berbagai sejarah masa lampau yang telah dilalui, tentu 

mengalami proses tersebut, baik dari pemisahan wilayah untuk menjadi 

pemerintahan baru, seperti yang terjadi pada awal terbentuknya Kerajaan 

Mataram Islam yang memisahkan diri dengan Kerajaan Pajang, maupun 

pelepasan diri dari penjajahan seperti yang terjadi di masa kemerdekaan. 

Pembentukan negara dan pemerintahan baru, menjadi bagian-

 
4 Rafiqah Hayati dan Annisa Zakia Nst, “Konsep Dasar Negara dalam 

Sistem Kenegaraan”, Jurnal TIPS UINSU, Vol. 1 No. 1, (2023), 34 
5 Dani Muhtada dan Ayon Diniyanto, Dasar-Dasar Ilmu Negara, 18 
6 A. Masyhur Effendi &. Andri, “Prinsip Pengakuan dalam Pembentukan 

Negara Baru ditinjau dari Hukum Internasional”, Jurnal Lex Journalica, Vol.2 

No.1, (2020)  , 214 



4 

 

bagian kerajaan kecil terjadi di masa  awal terbentuknya Kasunanan 

Kartasura. Kasunanan Kartasura berdiri dari adanya keinginan Sunan 

Amangkurat II untuk meneruskan pemerintahan Mataram Islam yang 

telah runtuh. Peristiwa panjang tersebut merupakan bagian dari 

rangkaiaan sejarah Islam Indonesia khususnya sejarah kerajaan-kerajaan 

yang pernah menguasai wilayah Nusantara. 

Kerajaan Mataram Islam sendiri merupakan generasi penerus dari 

kekuasaan Kerajaan Islam di Jawa setelah  Kerajaan Pajang  dan 

Kerajaan Demak. Setidaknya ada dua pendapat tentang kelahiran 

kerajaan leluhur Kasunan Kartasura ini, berita pertama dari De Graaf, 

menurutnya Ki Gede Pamanahan lebih memilih tanah Mataram sebab 

haknya sebagai putra sulung membawanya untuk mendapat kedudukan 

yang paling rendah hingga dia memilih tanah Mataram yang masih 

berbentuk hutan belantara.7  Pendapat lain dari W.L. Olthof yang 

mengatakan bahwa pemilihan tanah Mataram sebagai hadiah sayembara 

oleh Sunan Pajang kepada Ki Pamanahan sebab merujuk pada ramalan 

Sunan Giri bahwa suatu saat nanti tanah mataram akan berdiri suatu 

Kerajaan Islam yang menguasai Pulau Jawa.8 Dua pendapat tersebut 

setidaknya memiliki satu kesimpulan yang sama bahwa awal berdiirnya 

Kerajaan Mataram Islam berasal dari tanah Mataram yang pada saat itu 

masih hutan belantara dan menjadi hadiah dari Sunan Pajang atas 

kemenangan sayembara oleh Ki Pamanahan. 

Ki Pamanah adalah pembuka pertama perkampungan 

 
7 H.J. De Graaf, Awal Kebangkitan Mataram, terj. Proyek Penelitian dan 

Pengkajian Kebudayaan Nusantara,  43 
8 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, terj. HR. Sumarsono,  85 



5 

 

Mataram, namun Kerajaan Mataram Islam sendiri baru berdiri di 

masa putranya, yaitu Panembahan Senopati. Beberapa kali Mataram 

Islam dipimpin oleh beberapa raja, baru di masa Sultan Agung 

Mataram Islam mencapai puncak kejayaannya. Menurut Sartono, 

dalam pencaturan politik historis Jawa abad XVII ditandai perebutan 

pengaruh antar wilayah. Peran Mataram sebagai pemegang kunci 

dalam sistem pertukaran dikarenakan hasil berasnya yang potensial.9 

Sebab komoditas beras sebagai bahan makanan pokok sangat penting 

dibutuhkan, Kerajaan Mataram Islam dapat dikatakan maju di sektor 

pertaniannya.  

Sepeninggalan Sultan Agung (w. 1645 M), Mataram Islam 

dipimpin oleh putra sulung Sultan Agung yaitu Sunan Amangkurat I. 

Namun Mataram Islam di bawah kepemimpinan Amangkurat I tidak 

cukup berhasil, sehingga di masa tersebut banyak penurunan kualitas 

Mataram Islam dalam berbagai aspek. De Graaf mencontohkan 

dalam karya sastra bahkan jarang ada pujangga keraton yang 

menuliskan serat atau babad tentang sejarah pada masa itu. Padahal 

di masa Sultan Agung kesustraan jawa berkembang dengan baik, 

bahkan Sultan Agung sendiri banyak menuliskan karya sastra dalam 

bentuk serat misalnya serat nitipraja, serat kekiyasaning 

pangracutan, serat sastra gendhing.10 

 Mardiyono mengatakan bahwa pembentukan Kasunanan 

 
9 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 

(Jakarta: Gramedia, 1992),  136 
10  H.J. De Graaf, Awal Kebangkitan Mataram, terj. Proyek Penelitian dan 

Pengkajian Kebudayaan Nusantara,  13 



6 

 

Kartasura bermula dari pemberontakan oleh Trunajaya serta mangkatnya 

Sunan Amangkurat I dalam pelariannya, ditambah lagi terdapat 

wasiatnya pada Amangkurat II untuk merebut kembali Kerajaan 

Mataram Islam.11 Sehingga setelah hancurnya pemerintahan Mataram 

Islam di Plered, kemudian  memunculkan dua kerajaan lain yaitu di 

bekas istana Plered yang dipimpin  Pangeran Puger dan di Kartasura 

yang dipimpin Amangkurat II 

W.L Olthof mengatakan bahwa pasca meningalnya Amangkurat I 

terjadi penghimpunan kekuatan dari rakyat yang dipimpin Tumenggung 

Martoloyo bersamaan datangnya bala bantuan dari Jepara, Pati. Pasukan 

tersebut bergerak ke daerah Kediri untuk berperang melawan 

Trunajaya.12 Proses Amangkurat II untuk melanjutkan titah ayahnya 

tentu tidak semudah menitih anak tangga. Kendatipun terbilang susah, 

atas bantuan  pelbagai tumenggung daerah pesisir, Amangkurat II 

berhasil mendirikan Kasunanan Kartasura dan membendung 

pemberontakan Trunajaya. 

Sunan Amangkurat II nantinya berhasil melanjutkan Kerajaan 

Mataram Islam dengan cara mendirikan kerajaan baru yaitu Kasunanan 

Kartasura di wilayah Wanakerta. Di sisi lain, adik dari Amangkurat II 

yaitu Pangeran Puger berusaha melanjutkan kembali Mataram Islam di 

Plered. Sehingga, kelak akan ada dualisme kepimpinan di Mataram 

Islam. 

Amangkurat II memulai membangun pemerintahan baru dengan 

 
11 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, (Jakarta: Araska, 2020),  , 183-185 
12 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, terj. HR. Sumarsono, (Yogyakarta: Narasi, 

2021),  , 238-243 



7 

 

mendirikan kerajaan di wilayah hutan di daerah Wanakerta sekitar tahun 

1680-an dan diberi nama Kartasura. Hal ini terjadi sebab wilayah Istana 

Plered telah dipimpin oleh adiknya yakni Pangeran Puger.13  Namun 

yang perlu diingat kembali kemenangan Amangkurat II juga karena 

dorongan faktor eksternal berupa bantuan pihak kompeni Belanda. 

Campur tangan pihak Belanda menjadikan arah politik Mataram 

Islam sudah mengalami perubahan. Dimulai pada masa Amangkurat I 

dibandingkan di masa raja sebelumnya. Di Masa Sultan Agung ada 

larangan keras atas  campur tangan kompeni terhadap  istana. Namun 

keberpihakan istana Mataram Islam dengan kompeni mulai terlihat pada 

masa Sunan Amangkurat I. maka tidak menjadi aneh, Ketika kemudian 

hari Sunan Amangkurat II meminta bantuan pada pihak kompeni 

Belanda. 

Proses terbentuknya pemerintahan baru, banyak dikaji para 

ilmuan sejak lama. Jika pada narasi sebelumnya muncul beberapa tokoh 

barat, seperti Hugo de Groot dan Voltaire, maka turut pula ilmuan 

muslim mengkaji tentang proses terbentuknya negara atau pemerintahan 

baru, salah satunya Ibnu Khaldun,  dalam teorinya yang banyak dikenal 

sebagai  ‘aṣabiyah.  

‘Aṣabiyah berasal dari kata ‘aṣaba, yang memiliki arti 

mengikat.14 Teori tentang ‘Aṣabiyah yang dipaparkan Ibnu Khaldun 

menjelaskan mengenai ikatan dalam suatu kelompok. Ikatan ini 

menjadi suatu yang penting dan perlu dimiliki suatu kelompok sosial. 

 
13 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram,  ,275 
14 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir: Arab Indonesia 

Terlengkap, (Surabaya: Pustaka Progressif, 2007), 293 



8 

 

‘Aṣabiyah secara sederhana dapat diartikan sebagai kekuatan yang 

mampu mengikat kesadaran individu bahwa dirinya tergolong dalam 

suatu kelompok sosial. Adapun kuat dan lemahnya jalinan dalam 

suatu kelompok dipengaruhi kuat atau lemahnya ‘aṣabiyah yang ada 

di dalamnya. 

Unsur-unsur yang dapat dikatakan sebagai ‘aṣabiyah meliputi 

banyak hal. Ilham mengatakan dalam jurnalnya, bahwa ‘aṣabiyah dalam 

menggagas berdirinya negara dan pemerintahan memiliki tiga premis 

penting, yaitu kesukuan, kekuatan, dan agama.15 Selain itu, ‘aṣabiyah 

terbagi menjadi lima jenis yaitu ‘aṣabiyah karena kekerabatan, 

‘aṣabiyah karena kesetiaan, ‘aṣabiyah karena agama, ‘aṣabiyah karena 

perbudakan, dan ‘aṣabiyah karena persekutuan.16 

Terdapat konsklusi yang dapat ditarik simpulannya bahwa setelah 

Mataram Islam diluluhlantakan oleh Trunajaya, nyatanya Kerajaan 

Islam tersebut masih dapat berdiri walaupun nantinya terdapat 

pergeseran pusat pemerintahan. Usaha tersebut tentu tidak dapat 

dipisahkan dari adanya solidaritas masyarakat sekitar pesisir Mataram 

Islam untuk membendung kekuatan yang dikoordinasikan para 

tumenggung pemangku wilayah. Walaupun di sisi lain tetap terdapat 

faktor eksternal, berupa campur tangan dan bantuan dari kompeni 

Belanda.  

Setidaknya terdapat relevansi yang tergambar dari proses 

 
15 Muh. Ilham, “Konsep ‘aṣabiyah dalam pemikiran politik Ibnu Khaldun”, 

Jurnal Politik Profetik.  6 
16 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, terj. Masturi Irham, dkk, 

(Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2019),  ,1172 



9 

 

berdirinya Kasunanan Kartasura dengan ‘aṣabiyah Ibnu Khaldun, yakni 

adanya solidaritas dan penghimpunan kekuatan dari rakyat pesisir yang 

dikoordinasikan oleh tumenggung masing-masing daerah. 

Dari paparan penjelasan tersebut, penulis tertarik untuk meninjau 

lebih dalam terkait sejarah  berdirinya Kasunanan Islam Kartasura 

dengan menganalisis ‘aṣabiyah Ibnu Khaldun. Harapannya hasil 

penelitian ini dapat menggambarkan ‘aṣabiyah apa yang ada pada awal 

berdirinya Kasunanan Kartasura dan bagaimana proses ‘aṣabiyah 

tersebut berlangsung. Produk penelitian yang penulis hasilkan akan 

tertulis dalam judul “Proses Berdirinya Kasunanan  Kartasura 

(Analisis Historis dalam Sudut Pandang Ibnu Khaldun”. 



10 

 

B. Pertanyaan Penelitian 

1. Apa saja faktor pendorong berdirinya Kasunanan Kartasura? 

2. Bagaimana proses berdirinya Kasunanan Kartasura dalam sudut 

pandang Ibnu Khaldun? 

3. Bagaimana kondisi sosial-politik  Kasunanan Kartasura? 

 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan 

Tujuan dari penelitian ini, sebagai berikut: 

a. Menjelaskan faktor pendorong berdirinya Kasunanan Kartasura. 

b. Memaparkan kondisi sosial-politik pada masa awal berdirinya 

Kasunanan Kartasura. 

2. Manfaat 

Melihat tujuan penelitian diatas, penelitian ini hendaknya 

dapat memberi manfaat kepada masyarakat, terkhusus yang berada 

dibawah naungan UIN Walisongo Semarang serta masyarakat yang 

berkiprah dalam dunia kesejarahan, sebagai berikut: 

a. Manfaat teoritis, adanya penelitan ini diharapkan menambah 

wacana bahasan mengenai sejarah seputar  Kasunanan Kartasura 

dan bagaimana proses berdirinya. 

b. Manfaat praktis, penelitian ini harapannya memberikan 

pertimbangan bagi praktisi sejarah, terutama bagi sejarawan agar 

memberikan tambahan keluasan pembahasan khususnya 

mengenai Kasunanan Kartasura.  Bagi kalangan masyarakat 

umum, penelitian ini diharapkan menjadi buah pemikiran 



11 

 

sehingga lebih peduli terhadap pentingnya memahami dan 

merawat sejarah masa lampau. 

 

D. Kajian Pustaka  

Kajian Pustaka berguna menjadi bahan rujukan yang akan 

digunakan dipenelitian, terutama untuk mendapatkan informasi atau 

bahan pokok bahasan yang akan diteliti.17 Adapun rujukan pustaka yang 

telah di pilih oleh peneliti , sebagai berikut: 

Pertama, tesis Mohammad Chodry (2018), dengan judul “Konsep 

Pendidikan Ibnu Khaldun (Perspektif Sosiologi)”18  penelitian tersebut 

menjelaskan tentang Pendidikan Ibnu Khaldun dalam kajian sosiologi 

yang memandang sesungguhnya pendidikan memiliki tujuan untuk 

proses pengembangan potensi dari akal-pikiran, pengembangan segi 

sikap, dan segi keterampilan pada manusia melalui tahapan belajar dan 

mengajar.  

Perbedaannya pada penelitian yang peneliti akan lakukan, yaitu 

berfokus pada kajian sejarah mengenai pembentukan Kasunanan 

Kartasura dengan menggunakan analisis ‘aṣabiyah Ibnu Khaldun. 

Kedua, penelitian Leo Agung S (2009), dalam jurnal   

“Menelusuri Situs Kraton Kartasura dan Upaya Pelestariannya”19 

Penelitian tersebut memaparkan tentang sistem pemerintahan 

 
17 Sukardi, Metodologi Penelitian, (Yogyakarta: Bumi Aksara, 2004),  , 25 
18 Mohammad Chodry, “Konsep Pendidikan Ibnu Khaldun (Perspektif 

Sosiologi)”, (Surabaya: UIN Sunan Ampel, 2018), 57 
19 Leo Agung S., “Menelusuri Situs Kraton Kartasura dan Upaya 

Pelestariannya”, Jurnal Cakra Wisata, Vol.10 No. 1, (2009): 15-26  



12 

 

Kasultanan Surakarta serta situs bangunanya, juga upaya yang dilakukan 

dalam rangka menjaga kelestariannya sebagai salah satu dari warisan 

wisata di daerah Jawa Tengah.  

Berbeda dengan apa yang dituliskan dalam penelitian Leo, 

penelitian yang akan dilangsungkan menggunakan atau melihat dari sisi 

kajian sejarah Kasunanan Kartasura serta penggunaan teori ‘aṣabiyah  

Ibnu Khaldun. Sedangkan pada penelitian Leo lebih condong pada 

kajian tentang warisan benda peninggalan Kasultanan Surakarta 

sehingga dapat tetap lestari di masa kini. 

Ketiga, penelitian Siswanta dalam jurnal “Sejarah Perkembangan 

Mataram Islam Kraton Plered”20 penelitian tersebut menjelaskan tentang 

perkembangan kerajaan Mataram Islam di masa Sunan Amangkurat I 

yang diakhir masa kepemimpinannya, sebagai cikal bakal terbentuknya 

Kasunanan Kartasura. 

Perbedaan pada penelitian milik Siswanta dengan penelitian ini, 

bahwa fokus kajian yang akan dilakukan berada di masa pembentukan 

awal Kasultanan Kartasura serta penggunaan teori ‘aṣabiyah Ibnu 

Khaldun. 

Keempat, penelitian Sudibyo dalam jurnal “Mistifikasi dan 

Pngagungan Kekuasaan pada Babad dan Hikayat: Kontinutasnya pada 

Sistem Kekusaan Indonesia Modern”21 Penelitian ini membahas bahwa 

ada kesamaan model kepemimpinan antara dua raja yakni, 

 
20 Siswanta “Sejarah Perkembangan Mataram Islam Kraton Plered”, Historical 

Studies Journal, Vol.1 No. 12 (2019): 33-42 
21 Sudibyo, “Mistifikasi dan Pengagungan Kekuasaan dalam Babad dan 

Hikayat: Kontinuitasnya dalam Sistem Kekuasaan Indonesia Modern”, Jurnal 

Humaniora 12, no. 2 (2020):  195-204 



13 

 

kepemimpinan raja mataran dan melayu memiliki kesamaan yakni 

system feodalisme sehingga raja sebagai dzilullah fil’alam. 

Perbedaan penelitian milik Sudibyo dengan penelitian yang akan 

dilaksanakan, yakni fokus penelitian Sudibyo pada cara pandang 

masyarakat terhadap pemimpinnya sedangkan pada penelitian yang akan 

dilakukan adalah pembahasan lebih kepada unsur sejarahnya dan 

penggunaan teori yang berbeda. 

Kelima,  penelitian Testriono dalam jurnal “Islamisasi Jawa: 

Adaptasi, Konflik, dan Rekonsiliasi”22 Penelitian Testriono 

menyimpilkan bahwa dalam kurun waktu pemerintahan Sultan Agung 

sampai Sultan Hamengkubuwono I terdapat mistik-sintetis dalam 

keagamaan di Jawa yang berdasarkan tiga bentuk utama, yakni perasaan 

terhadap identitas Islam, pemenuhan jiwa rukun Islam, dan penerimaan 

terhadap kekuatan spiritual lokal. 

Perbedaan dalam penelitian milik Testriono dengan penelitian 

yang akan dilakukan, yakni pada penelitian ini, berada pada masa 

terbentuk Kasunanan Kartasura awal dan perbedaan lainnya penguunaan 

teori ‘aṣabiyah Ibnu Khaldun sebagai cara pandang dalam kajian yang 

akan dilakukan. 

 
22 Testriono, “Islamisasi Jawa: Adaptasi, Konflik, dan Rekonsiliasi”, Jurnal 

Studia Islamika, Vol.15 No. 2, (2008): 351-374 



14 

 

E. Metode Penelitian  

Metode penelitian merupakan penjelasan tentang tata cara dan 

pedoman dalam mendapatkan jawaban yang sesuai dengan 

permasalahan.23 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian  

Penelitian adalah jenis dari penelitian kepustakaan atau 

library research. Mestika mengatakan bahwa penelitian 

kepustakaan sebagai prosedur penelitian yang dilakukan dengan 

mengumpulkan data-data kepustakaan,membaca data, hingga 

memprosesnya sebagai bahan dari suatu penelitian.24 Maka 

penelitian ini membutuhkan dua proses dalam mengumpulkan 

data. Pertama, dilakukan pengumpulan data. Data tersebut 

dikumpulkan dari berbagai sumber rujukan, misalnya buku, 

jurnal, maupun data tulis lainnya.  Kedua, adanya proses 

pengolahan dan analisis data. Setelah dikumpulkan data yang 

diperoleh, data tersebut nantinya diolah dan dipilah sehingga 

didapatkan sumber data yang cocok. 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian adalah 

pendekatan kesejarahan (Historical research). Dudung 

Abdurrahman mengatakan, pendekatan sejarah adalah seperangkat 

prinsip yang tersistem melalui pengumpulan data-data sejarah 

dengan efektif, menilainya dengan kritis dan analisis serta 

mengutarakan sintesisnya dari hasil yang diteliti dalam bentu 

 
23 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan, (Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia, 2003),  45 
24 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan,  3 



15 

 

tulisan.25 Dalam pendekatan sejarah, ada empat tahapan yang 

dilalui dalam proses penelitian, yaitu: penulisan data-data, kritik 

sumber, penafsiran, serta tahap penulisan.  

Metode dalam penelitian ini menggunakan metode 

deskriptif kualitatif. Dimana menurut Maolani adalah metoda 

penelitian yang memiliki tujuan sebagai gambaran dari situasi dari 

objek yang sedang diteliti.26 Dalam hal ini akan digambarkan 

situasi dan kondisi pasca wafatnya Amangkurat I hingga 

terbentuknya Kasunanan Kartasura. Selain itu, akan 

dideskripiskan hal-hal yang berkaitan dengan teori ‘aṣabiyah Ibnu 

Khaldun. 

2. Fokus Penelitian  

Fokus penelitian menurut Moleong, sebagai batasan-

batasan dalam studi kualitatif yang berguna untuk memilah data 

mana yang relevan dengan penelitian.27 Fokus dari penelitian kali 

ini berupa  bahasan tentang sejarah berdirinya Kasunanan 

Kartasura yang meliputi, pertama faktor-faktor pendukung 

berdirinya Kasunan Kartasura. Kedua, bahasan mengenai kondisi 

sosial-politik pada masa awal berdirinya Kasunanan Kartusara.  

 

 

 
25 Dudung Abdurrahman, Metodologi Penelitian Sejarah, (Yogyakarta: Ar-

Ruz Media, 2007),  53 
26 Rukaesih A. Maolani, Metodologi Penelitian.  (Jakarta: Rajawali Pers, 

2015),  , 72 
27 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Jakarta: Remaja 

Rosdakarya, 2010),  47 



16 

 

3. Sumber Data 

Penelitian ini menggunakan dua jenis sumber data, yaitu: 

a. Sumber Primer 

Menurut Maolani, sumber primer merupakan sumber 

data yang langsung menadah data yang akan digunakan oleh 

peneliti.28 Pada Penelitian ini, digunakan sumber data primer 

yakni Babad Tanah Jawi dan Babad Giyanti yang secara 

akademis telah dipandang otoritatif serta buku karya H.J. De 

Graaf  dengan 3 judul buku, di antaranya Puncak Kekuasaan 

Mataram (Politik Ekspansi Sultan Agung, Awal Kebangkitan 

Mataram, dan De Regering van panembahan Senapati 

Ingalaga). 

b. Sumber Sekunder 

Sumber sekunder adalah sekumpulan data yang 

didapatkan dengan cara tidak langsung, yaitu lewat perantara 

pihak lain. Seperti buku-buku maupun jurnal-jurnal yang 

signifikan.29 Dalam penelitian ini menggunakan serta sumber 

pendukung yang dapat menunjang sumber primer seperti buku-

buku kepustakaan, jurnal-jurnal, maupun data tertulis lainnya 

yang menunjang penelitian ini. 

4. Metode Pengumpulan Data 

Tahapan dalam mengumpulkan sekumpulan data menjadi 

cara penting dalam memperoleh data, maka dibutuhkan sebuah 

 
28 Rukaesih A. Maolani, Metodologi Penelitian. 148 
29 Rukaesih A. Maolani, Metodologi Penelitian.,  152 



17 

 

metoda untuk mendapatkan data yang bermanfaat. Adapun 

metode penelitian dalam penelitian ini, yakni: 

a. Heuristik (penulisan data), adalah tahapan penelitian untuk 

mendapatkan sumber data yang sesuai dengan bahan yang 

sedang dibahas.30 Tahap heuristik ini, dilakukan dengan 

beberapa tahap di antaranya, peratam peneiti memilah dan 

memilih data baik berupa buku maupun jurnal sebagai sumber 

primer. Dalam penelitian ini, peneliti memilih “Babad Tanah 

Jawi” sebagai sumber primer.. Kedua, peneliti menggunakan 

buku “The History Of  Java” karangan dari Thomas S. Raffles 

sebagai sumber sekunder dan buku atau jurnal lain yang dapat 

mendukung penelitian.  

b. Verifikasi (kritik), merupakan usaha peneliti untuk meneliti 

data yang sudah diambil pada aktifitas penelitian. “heuristi” 

dianggap benar sesuai keadaan serta valid untuk menjadi 

bahan-bahan untuk penelitian.31 Dalam penelitian ini peneliti 

menggunakan dua kritik, yakni kritik orientas dan kritik 

kredibilitas. Duakritik ini dilakukan dengan cara 

mengkonfirmasi langsung dengan dosen ataupun kepada buku 

lain yang sesuai. 

c. Interpretasi , merupakan aktifitas penelitian sebagai bahan 

memberi tafsiran ataupun pandangan secara teoritis pada ide 

 
30 Helius Sjamsudin Metodologi Sejarah, (Yogyakarta: Penerbit Ombak, 

2017),  67 
31 Aminuddin Kasdi, Memahami Sejarah, (Surabaya: UNESA University 

Press, 2015),  10 



18 

 

yang terkumpul.32  Dalam hal ini peneliti membuat deskripsi 

dan analisis berdasarkan pada pengetahuan dan dari 

pengalaman belajar serta diskusi yang panjang dengan dosen 

pembimbing. Kemudian fakta serta data yang telah terkumpul 

dan diinterpretasikan, akan di konversikan sehingga menjadi 

ide kerangka penelitian. 

d. Historiografi, merupakan penulisan ide dari penelitian yang 

telah yang telah di kemukakan. Yang meneliti akan dapat 

memaparkan hasil dari proses heuristik, verifikasi, dan 

interpretasi dengan Langkah penyususnan menjadi karya tulis 

yang mudah dimengerti dengan memakai petunjuk ilmiah yang 

benar. 

5. Uji Keabsahan Data 

Uji keabsahan data di dalamnya memuat pengujian 

kredibilitas dari data. Uji ini dilakukan  menggunakan metode 

triangulasi data, member check,  perpanjangan pengamatan, 

analisis pada kasus negatif, serta meningkatkan ketekunan 

peneitian. 33 Adapun metode  triangulasi yang dipakai pada 

penelitian ini menggunakan triangulasi sumber, sebagai usaha 

dalam mengecek keabsahan data menggunakan berbagai sudut 

pandang.34 Maka proses menyelidiki kevalidan data-data pada 

penelitian ini menggunakan tidak hanya sumber data satu saja, 

 
32 Anton Bakker dan Ahmad Chairis Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat, 

(Yogyakarta:Kanisius, 1990),  64 
33 Sugiono, Metode Penelitian,  (Bandung: Alfabeta, 2018),  283 
34 Erwin Widiasworo, Mahir Penenlitian Pendidikan Modern, (Yogyakarta: 

Araska, 2018),  155 



19 

 

namun menggali berbagai sumber data seperti arsip, dokumen 

sejarah, buku asli penggarang, wawancara dengan ahli sejarah, 

dan lain sebagainya. 

6. Teknik Analisis Data 

Analisi data sebagai salah satu cara dalam mencari dengan 

metode yang sistematis dari data yang telah melalui proses 

pengumpulan.35 Pada penelitian ini, analisis data yang digunakan 

adalah teori sinkronik dan diakronik. Metode sinkronik 

merupakan metode yang berpedoman pada ruang kejadian dalam 

kurun waktu terbatas36. Dalam penelitian ini menggunakan 

analisis sinkronik dengan cara membatasi waktu peristiwa Sejarah 

antara masa kemunduran Kerajaan Mataram Islam sampai pada 

masa pembentukan Kasunanan Kartasura. Adapun metode 

diakronik merupakan konsep analisa yang berpedoman pada 

runtutan atau kronologisnya. Maka analisis diakronik pada 

penelitian ini meruntut kronologi beberapa kejadian antara masa 

kemunduran Kerajaan Mataram Islam sampai pada masa 

pembentukan Kasunanan Kartasura. 

 

  

 
35 Ahmad Rijali, “Analisis Data Kualitatif”, Jurnal Alhadharah, Vol. 17, 

No. 33 (2018), 83 
36 Riza Yulia Citra, “Pengembangan Handout Pendekatan Sinkronik pada 

Pembelajaran Sejarah”, Jurnal Kronologi, Vol. 2 No. 4, 2020,  19 



20 

 

F. Sistematika Pembahasan  

Sistematika pembahasan adalah salah satu pengembangan 

hipotesis dengan wujud garis besar  sebuah spekulasi.37 Secara 

keseluruhan sistem pembahasan penelitian, yakni: bab I, bab II, bab III, 

bab IV, dan bab V.  

Bab I berisikan bahasan perihal pendahuluan. Dalam 

pendahuluan,  termuat  latar belakang, rumusan masalah, tujuan dan 

manfaat penelitian, kajian pustaka, metode penelitian, dan sisematika 

pembahasan. Bagian ini memperjelas latar belakang penulis mengapa 

memilih topik ini sekaligus di dalamnya termuat kegundahan 

akademik penulis. Selain itu terdapat data dukungan dari beberapa 

penulis-penulis sebelumnya yang dimuat dalam kajian pustaka. 

Rangkaiaan bahasan dalam bab I penting dituliskan sebab di 

dalamnya termuat pedoman dalam penelitian yang berguna untuk 

penulisan bab-bab selanjutnya. 

Bab II, memaparkan tentang ‘aṣabiyah Ibnu Khaldun dan urian 

konseptual tentang tema-tema kesejarahan yang nantinya akan 

digunakan sebagai sudut pandang dalam melihat dan menganalisis 

faktor-faktor yang berkaitan dengan berdirinya Kasunanan Kartasura. 

Bab II menjadi penting dibahas sebagai acuan untuk menganalisis 

data sejarah pada bab III dan cantuman hasil analisis tersebut 

dituliskan pada bab IV dan V. 

Bab III, membahas tentang aspek kesejarahan Kasunanan 

Kartasura. Data-data yang ditampilkan lebih lengkapnya berkaitan 

 
37 Jasa Ungguh Muliawan, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Yogyakarta: 

Gava Media, 2014),  134 



21 

 

dengan sejarah Kasunanan Kartasura dimulai dari periode 

kemunduran Kerajaan Mataram Islam, proses berdirinya Kasunanan 

Kartasura, dan kondisi sosial-politik masa awal Kasunanan 

Kartasura. Bab III penting ditampilkan sebab di dalamnya memuat 

uraiaan proses kesejarahan Kasunanan kartasura. Di sisi lain, bab ini 

penting untuk dikaji sebagai data-data sejarah yang berguna untuk 

menjawab rumusan di bab IV. 

Bab IV, mendeskripsikan temuan dari penelitian yang 

menjawab masalah pertanyaan pertama. Pada bab IV dibahas tentang  

faktor-faktor yang dapat menjadi pendorong berdirinya Kasunan 

Kartasura, dan uraiaan kesejarahan dalam proses berdirinya 

Kasunanan Kartasura dalam perspektif ‘aṣabiyah Ibnu Khaldun. Bab 

IV menjadi bab penting sebab di dalamnya di tulis hasil dari 

peneitian yang juga bermanfaat untuk menuliskan Bab VI yang berisi 

kesimpulan penelitian. 

Bab V, merupakan akhir dari pembahasan dalam penelitian, 

berisikan kesimpulan penting pada bahasan di bab sebelumnya. Pada 

bab V mengandung bahasan mengenai kesimpulan dan saran dalam 

penelitian. 

 

  



22 

 

BAB II 

         ‘AṢABIYAH IBNU KHALDUN 

 

A. Biografi Ibnu Khaldun 

Ibnu Khaldun mempunyai nama lahir Abdurrahman bin 

Muhammad bin Muhammad bin Hasan bin Jabir bin Muhammad bin 

Ibrahim bin Abdurrahman bin Khalid bin Usman bin Hani al-Khattab 

bin Kraib bin ma’ikarib bin Haris bin al-Wail bin Hujr.1 

Ibnu Khaldun dilahirkan di daerah Tunisia tepatnya pada 1 

Ramadhan 732 H/ 27 Mei 1332 M2 dan wafat pada tanggal 19 Maret 

1406 M atau bertepatan dengan 25 Ramadhan 808 H. Sepanjang 

hidupnya, Ibnu Khaldun mengalami banyak peristiwa dan kejadian 

politik, dari kejadian baik maupun buruk. Pada awal kehidupannya, 

Ibnu Khaldun banyak belajar dari ayahnya dan ulama-ulama Tunisia, 

mulai dari menghafal Al-Qur’an dan penafsirannya, hadis dan hukum 

Islam, tata bahasa serta rektorika, logika, filsafat, filologi, dan puisi.3 

Namun saat berusia 18 tahun, wilayah Tunisia mengalami wabah 

atau epidemi hingga Ibnu Khaldun harus melihat wafatnya 

orangtuanya, guru-gurunya, serta sebagian besar penduduk Tunisia. 

Di tengah kemelut yang terjadi di wilayah bagian Afrika Utara 

tersebut, beberapa waktu kemudian ketika usianya mencapai 23 

 
1 Badri Yatim, Ibnu Khaldun: Riwayat dan Karyanya, (Jakarta: Grafiti 

Perss, 1990), 5 
2 Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, Ibnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya, 

terj. Machnun Husein, (Bandung: Pustaka Jaya, 2019), 14 
3 Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, Ibnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya, 20 



23 

 

tahun, Ibnu Khaldun mendapat tawaran menjadi sekertaris pribadi 

Sultan Muda Ibk Ishaq.4 Maka  lewat tawaran tersebut, secara resmi 

Ibnu Khadun mulai memasuki kehidupan kenegaraannya. 

Menjelang abad ke-7 H, Kekhalifahan Al-Muwahhidun hancur 

berantakan, sehingga di atas reruntuhan tersebut mulai muncul 

negara-negara kecil seperti pada wilayah Tunisia muncul Emirat Bani 

Hafs, di Tlemcen dan Barbary Tengah (Aljazair) muncul Emirat Bani 

Abdul Wad, dan di Fez serta Maroko dikuasai Kerajaan Bani Marin. 

Masing-masing kerajaan saling berebut kekuasaan hingga terjadi 

pergolakan politik yang terjadi terus menerus. Bani Hafs dan Bani 

Marin terkenal banyak melindungi para cendekiawan, ulama, dan 

sastrawan. Ibnu Khaldun tergolong beruntung karena menjadi salah 

satu cendekiawan yang mendapatkan perlindungan, bahkan mengisi 

jabatan kenegaraan di Bani Hafs. Setelah beberapa lama, Bani Hafs 

dikalahkan dan mulai mengalami masa kemunduran, maka setelah 

kejadian tersebut Ibnu Khaldun memutuskan untuk pergi ke wilayah 

Fez dan melanjutkan studinya disana. 5  

Selama di Fez Ibnu Khaldun banyak menggeluti diskusi-

diskusi dengan beberapa ulama serta cendekiawan, hingga dua tahun 

kemudian, Sultan Abk ‘Enn yang merupakan raja besar di Afrika 

Utara mengajaknya untuk terlibat dalam politik kenegaraan dalam 

istana. Sepeninggalan Sultan Abk ‘ mulailah babak baru perebutan 

kekeuasaan dalam istana, akibat perebutan kekuasaan tersebut 

pengaruh Ibnu Khaldun dalam istana mulai luntur, sebab di sisi lain 

 
4 Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, Ibnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya, 27 
5 Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, Ibnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya, 34 



24 

 

terdapat persaingan antara pejabat-pejabat tinggi istana. Karena hal 

tersebut dan beberapa sebab lain, Ibnu Khaldun memutuskan pergi ke 

wilayah Andalusia. Setiba di Andalusia, Ibnu Khaldun disambut oleh 

temannya yakni Sultan Ibn Al-Khatib. Sultan sangat menghormati 

Ibnu Khaldun dan menyambut baik kedatangannya. Tahun 1363 M 

Sultan memercayai Ibnu Khaldun sebagai duta besar dan 

mengirimnya kepada Raja Castilia untuk mengadakan perundingan 

damai dan persahabatan. Beberapa tahun setelah di Andalusia, Ibnu 

Khaldun merasa sikap sultan berubah dingin kepadanya, hal tersebut 

sebab khawatir dengan politik yang tidak sejalan lagi dengan sultan. 

Di tahun 1364 M Ibnu Khaldun meninggalkan Andalusia menuju 

Bougie setelah sebelumnya mengirim surat pada temannya, Abu 

Abdullah Muhammad.6 

Abu Abdullah Muhammad yang dikenal sebagai Amir Bougie 

merupakan kawan lama Ibnu Khaldun, sehingga di sana Ibnu 

Khaldun diterima dengan baik. Di Bougie, Ibnu Khaldun diangkat 

sebagai Hajib Sultan Bougie, yakni penyelenggara urusan negara dan 

penataan eksklusif hubungan Sultan dengan warganegaranya. Setelah 

Sultan Bougie wafat akibat serangan Abul ‘Abbas, mengharuskan 

Ibnu Khaldun meninggalkan istana. Ibnu Khaldun kemudian 

menceritakan bahwa dia berjumpa dengan berbagai bahaya dalam 

petualangannya serta adanya teror-teror dalam jabatan, sehingga dia 

 
6 Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, Ibnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya, 47 



25 

 

rindu untuk belajar yang sudah dia tinggalkan selama bertahun-

tahun.7  

Keinginan Ibnu Khaldun untuk melanjutkan menekuni ilmu 

pengetahuan belum bisa tercapai pada masa itu. Sebab selanjutnya, 

Ibnu Khaldun harus menghadapi kembali gejolak politik. Selama 

tinggal di Biskra, Ibnu Khaldun mendapatkan amanat dari Abk 

Hamu, Sultan Tlemchen, meminta bantuannya untuk mengumpulkan 

suku-suku dan mendukung Sultan Tlemchen. Bersamaan dengan 

waktu tersebut, wilayah Tlemchen sedang di invasi Sultan Maroko, 

sehingga Ibnu Khaldun bermaksud meminta izin Sultan Tlemchen 

untuk berlayar ke Andalusia, kemudian Ibnu Khaldun diizinkan serta 

diberikan banyak perbekalan. Mendengar berita tersebut, Sultan 

Maroko mencegat Ibnu Khaldun di Pelabuhan Hanin dan 

menahannya selama semalam untuk kemudian di bebaskan pada pagi 

harinya. Di tahun 772 H, Tlemchen berhasil direbut Sultan Maroko 

dan meminta Ibnu Khaldun untuk mengumpulkan suku-suku agar 

memihak padanya serta melawan Abk Hamu, Ibnu Khaldun 

menerima tawaran tersebut dan membujuk para syaikh dan beberapa 

kepala suku untuk bersama melakukan pengejaran terhadap Abk 

Hamu.8 

Sepeninggalan Sultan Maroko (w. 778 H), Ibnu Khaldun pergi 

ke wilayah Fez, namun di Fez terjadi perebutan kekuasaan di dalam 

wilayah istana sehingga terjadi pertentangan dan gejolak politik besar 

yang kemudian merugikan Ibnu Khaldun karena berakhir dengan 

 
7 Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, Ibnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya, 52 
8 Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, Ibnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya, 56 



26 

 

ditangkap dan dipenjarakan. Namun kemudian, Ibnu Khaldun 

berhasil dibebaskan. Ibnu Khaldun kemudian memutuskan untuk ke 

wilayah Andalusia. Saat menempuh perjalanan, Ibnu Khaldun 

bertemu dengan Abdullah Ibn Zumruk yang berencana ke Istana Fez. 

Ibnu Khaldun meminta bantuan kepadanya agar disampaikan supaya 

keluarganya tidak ditahan dan dapat pergi ke Andalusia. Namun 

permintaan tersebut tidak dikabulkan bahkan di istana Fez dilakukan 

perundingan untuk menyulitkan Ibnu Khaldun serta mengirimkan 

kembali ke Afrika. Sepulangnya dari Pelabuhan Hanin, Ibnu Khaldun 

tampaknya sudah lelah dengan pergolakan politik yang terjadi 

sehingga memutusakan menghabiskan waktu dengan keluarganya di 

wilayah Bani ‘Arif yang sepi dan tenang. Pada masa saat itulah Ibnu 

Khaldun mulai menulis buku-buku sejarah, penelitian-penelitian, dan 

kajian-kajian tentang sejarah dan politik. Berbekal pengalamannya 

dalam bidang politik, kajian tentang persoalan-persoalan dalam istana 

dan lembaga-lembaga negara, pergaulan dengan suku-suku Barbar 

mulai dari mempelajari tradisi, sifat-sifat dan kondisi-kondisi 

kehidupan mereka. Di tempat yang terpencil dan sepi tersebut, Ibnu 

Khaldun berhasil menamatkan tulisan dalam buku Muqaddimah pada 

pertengahan tahun 1377 M.9  

Menurut Badri, Ibnu Khaldun hidup di masa  ketika barat 

mulai membangun dan Islam mulai jatuh. Masa di mana bisa 

dikatakan bahwa Islam mulai menginjak kegelapannya dan barat 

memulai masa kejayaan. Dampak dari peristiwa tersebut menjadikan 

 
9 Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, Ibnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya, 57-

60 



27 

 

banyak wilayah muslim dikuasai oleh barat. Bahkan di Andalusia, 

kaum muslim hanya mampu mempertahankan wilayah-wilayah kecil 

bagian Selatan saja, yang meliputi Granada, Almeria, dan Gibral Tar 

10 Baik dalam perspektif sejarah Islam maupun barat, di masa 

tersebut situasi politik dalam Islam dapat dikatakan tidak stabil. 

Bidang intelektual Islam pada masa itu sedang berada pada 

masa stagnansi. Sehingga pada abad ini intelektual Islam berada pada 

masa kesunyiannya. Adapun jika terdapat tulisan dari para ulama dan 

cendekiawan muslim, kebanyakan hanya berupa syarah terhadap 

buku-buku karangan ulama terdahulu.11 Ibnu Khaldun juga 

mengkritisi hal tersebut, bahwa para penulis sejarah cenderung 

menempuh cara-cara taklid, sehingga hanya mengulang-ngulang 

tema terdahulu yang sudah menjadi pengetahuan umum. Setelah 

membaca berbagai buku tentang peradaban manusia, muncul 

dorongan untuk menyusun kitab tentang sejarah yang menyingkap 

kondisi generasi-generasi yang di dalamnya dimuat bab-bab khusus 

tentang berbagai peristiwa dan pembelajaran. Maka dalam 

muqaddimahnya, Ibnu Khaldun juga mengkritisi beberapa 

cendekiawan muslim seperti Al-Mas’udi dan Al-Waqidi12 

 Ibnu Khaldun hidup pada masa kemunduran peradaban Islam, 

namun tidak melunturkan semangat Ibnu Khaldun dalam menggeluti 

khazanah keilmuan, dibuktikan dengan masih tekunnya Ibnu 

 
10 Badri Yatim, Ibnu Khaldun: Riwayat dan Karyanya ,  12 
11 Prof. Dr. Toto Suharto, Historiografi Ibnu Khaldun, (Surakarta: Kencana, 

2020), 21 
12 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 11 



28 

 

Khaldun di dunia menulis bahkan saat berada pada umur 40 tahunan.  

Karya besar Ibnu Khaldun yang tersohor sampai sekarang adalah 

kitab al-‘Ibar wal Di’wan al - Mubtada’ wal al - Khabar fil Ayyam al 

-‘Arab wal al -‘Ajam wal al - Barbar. Merupakan buku  tersohor 

yang menjadi rujukan banyak peneliti dunia yang terdiri dari tiga 

jilid. Kitab Muqoddimah ialah karya pendahuluan dari kitab al-ibar. 

Kitab Muqoddimah di dalamnya termuat tentang berbagai ilmu 

kemasyarakata, sejarah, politik serta berbagai wawasan lain.13  

Karya Ibnu Khaldun merupakan pemikiran yang luar biasa. 

Ibnu Khaldun sendiri merupakan orang pertama yang berani dan 

tepat dalam mengkritisi sejarah. Selain karyanya, Ibnu Khaldun juga 

banyak dikenal sebagai tokoh historiografi , ekonomi, dan tokoh 

sosiologi.14 Sehingga, hingga saat ini karya Ibnu Khaldun banyak 

yang dialihbahasakan ke dalam bahasa lain. Pengalaman yang di 

dapatkan oleh Ibnu Khaldun dalam karir politik semasa hidupnya 

tentu menjadi sangat berharga maka berbekal dari pengalaman 

tersebut, dijadikan referensi dalam menulis karyanya. Tidak hanya 

bekal pengalaman dalam karir politik saja, pengetahuan seperti 

sistem lembaga-lembaga yang berjalan di masanya serta pergaulan 

dengan suku-suku yang sempat dikunjungi pun tidak luput dari 

referensi penulisannya. 

 

 

 
13 Theguh Saumantri, “Teori ‘aṣabiyah Ibnu Khaldun sebagai Model 

Perkembangan Peradaban Manusia”,  29 
14   Badri Yatim, Ibnu Khaldun: Riwayat dan Karyanya. , 43 



29 

 

B. Teori ‘Aṣabiyah Ibnu Khaldun 

Ibnu Khaldun beranggapan bahwa sejarah merupakan ilmu 

yang berguna untuk dipelajari, karena dari sejarah dapat diketahui 

sisi sosial umat manusia. Menurut Abdullah ‘Enan, pencatatan 

peristiwa sejarah oleh Ibnu Khaldun membutuhkan penalaran, 

refleksi-refleksi, metode, dan kajian filosofis untuk menghindari 

adanya kebohongan yang menyusup dalam sumber sejarah.15 Maka 

dalam menulis sejarah membutuhkan metode-metode khusus agar 

sumber sejarah menjadi sumber yang autentik.  

Selain mengkritisi tentang historiografi atau penulisan dalam 

sejarah, Ibnu Khaldun dalam bukunya “Muqaddimah” juga 

menjelaskan tentang peradaban manusia yang dimulai dari adanya 

basis komunitas sosial, komunitas ini berupa komunitas masyarakat 

tradisional (umran badawi) maupun komunitas masyarakat perkotaan 

(umran hadhiri). Maka baik di antara komunitas masyarakat 

tradisional maupun masyarakat perkotaan di dalamnya pasti memiliki 

hubungan sosial  karena membutuhkan satu sama lain. 

 ”فإذن هذا الاجتماع ضروري للنوع الإنسان ..…“16
“hubungan sosial merupakan sesuatu yang urgen dalam 

kehidupan manusia...” 

 

Proses interaksi atau hubungan sosial antar masyarakat 

menimbulkan ikatan sosial. Menurut Rahman, sifat alami manusia 

menjadikannya selalu hidup berkelompok, saling menguntungkan 

 
15 Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, Ibnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya, 62 
16 Ibnu Khaldun, Muqaddimah, (Kairo: Dar Ibnu al-Jauzi, 2009), 36 



30 

 

satu sama lain, dan membutuhkan orang lain. Maka sifat alami 

tersebut secara lazim dibarengi dengan kepentingan hidupnya 

membentuk ‘aṣabiyah  atau solidaritas di antara mereka17 Ibnu 

Khaldun mencontohkan interaksi yang menimbulkan ikatan sosial 

terjadi di masyarakat tradisional Arab. 

‘Aṣabiyah berasal dari kata ‘aṣaba, yang memiliki arti 

mengikat18. Teori tentang ‘Aṣabiyah yang dipaparkan Ibnu Khaldun 

menjelaskan mengenai ikatan dalam suatu kelompok. Ikatan ini 

menjadi suatu yang penting dan perlu dimiliki suatu kelompok sosial. 

Melalui ikatan sosial, suatu kelompok sosial dapat digambarkan 

sebagai kelompok yang kuat ataupun lemah. Maka ikatan sosial ini 

berkaitan dengan kesadaran relasi atau hubungan tiap manusia 

dengan anggota golongan kelompoknya.  

Dalam kajian ilmu sosial, ikatan dalam suatu kelompok dikenal 

sebagai jaringan sosial. Jaringan sosial dapat dibedakan menjadi tiga 

jenis, yaitu jaringan interest yang terhubung karena kepentingan satu 

sama lain, jaringan power yang dapat mengendalikan orang lain, dan 

jaringan sentiment yang terjadi sebab hubungan sosial yang memiliki 

emosi, misalnya karena pertemanan, hubungan kerabat, dan lainnya19  

Menganut pada beberapa pengertian di atas, maka ‘aṣabiyah 

dapat diartikan sebagai kekuatan yang mampu mengikat kesadaran 

 
17 A. Rahman Z., Kekuasaan dan Negara: Pemikiran Politik Ibnu Khaldun, 

(Jakarta: Gramedia Pustaka, 1992), 162 
18 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir: Arab Indonesia 

Terlengkap, (Surabaya: Pustaka Progressif, 2007), 293 
19 Ruddy Agusyanto, Jaringan Sosial Dalam Organisasi, (Depok: PT. 

Rajagrafindo Persada, 2014), 15 



31 

 

individu bahwa dirinya tergolong dalam suatu kelompok sosial. 

Adapun kuat dan lemahnya jalinan dalam suatu kelompok 

dipengaruhi kuat atau lemahnya ‘aṣabiyah yang ada di dalamnya. 

Ibnu Khaldun mengatakan bahwa ‘aṣabiyah mempunyai ruang 

lingkup yang lebih lebar dalam menjelaskan hubungan antara kondisi 

sosial dan kondisi kultural dalam masyarakat. 20 Jika terdapat 

perbedaan pada kondisi sosial dan kultural dalam masyarakat satu 

dengan masyarakat lainya, maka tentu berbeda juga ‘aṣabiyah yang 

terbentuk di dalamnya, sebab pemeran utama dalam proses ‘aṣabiyah 

ditentukan oleh manusianya.  

‘Aṣabiyah sendiri konotasinya dapat dimaknai positif maupun 

dapat dimaknai negatif. ‘aṣabiyah secara positif jika berawalan dari 

konsep persaudaraan yang kemuadian membentuk solidaritas sosial. 

Menurut kamus besar bahasa Indonesia (KBBI) solidaritas dimaknai 

sebagai sifat (perasaan) solider, sifat satu rasa (senasib dan 

sebagainya), perasaan setia kawan.21 Maka solidaritas sosial 

merupakan sifat satu rasa, saling berbagi satu sama lain karena 

memiliki perasaan untuk bersatu. Menurut Nurur, ‘aṣabiyah 

mendorong adanya solidaritas sosial, saling bekerjasama satu sama 

lain, memenuhi kebersamaan dan mengekang sifat ingin menang 

sendiri.22 Maka adanya ‘aṣabiyah menjadikan manusia saling 

 
20 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, terj. Masturi Irham, dkk.,  

1172 
21 KBBI (Kamus Besar Bahasa Indonesia), Kamus versi online/daring 

(Dalam Jaringan), diakses pada 28 Maret 2024 
22 Nurur Rahmah Nia Solihah dan Gonda Yumitrro, “Relevansi Konsep 

‘aṣabiyah Ibnu Khaldun terhadap Isu Ekonomi Politik di Yordania”, 105 



32 

 

terhubung dan bekerjasam satu sama lain. 

‘Aṣabiyah dalam konotasi negatif memicu adanya fanatisme 

yang membuta sehingga melupakan adanya aspek kebenaran. Maka 

pada aspek inilah Islam tidak menghendaki pengertian yang seperti 

ini23 Fanatisme buta menjadikan manusia Ketika memahami sesuatu 

dengan cara yang mutlak tanpa mempertimbangkan hal lainnya. 

Melihat arti dari ‘aṣabiyah secara positif dapat menjadi kekuatan 

utama bagi suatu pemerintahan karena antara rakyat dan 

pemerintahan saling bahu-membahu satu sama lain. 

‘Aṣabiyah  menjadi faktor penting bagi perkembangan suatu 

negara atau pemerintahan. Menurut Ibnu Khaldun, ‘aṣabiyah 

berperan dalam mempengaruhi hubungan sebab-akibat akan 

terjadinya sesuatu dalam masyarakat, misalnya kesejahteraan pada 

masyarakat terjadi karena dalam masyarakatnya yang sudah 

berkeadilan. Jika satu orang berkontribusi untuk memenuhi 

kewajiban  dirinya dalam suatu komunitas maka hak orang lain 

dalam komunitas tersebut terbagi secara rata.24 Peran kita sebagai 

manusia yang bermasyarakat tentunya terikat akan adanya hak-

kewajiban yang dilakukan dan yang akan didapatkan. Maka jika hak-

kewajiban stabil satu sama lain, tentunya masyarakat akan hidup 

penuh kerukunan. 

 

 

 
23 Nurur Rahmah Nia Solihah dan Gonda Yumitrro, “Relevansi Konsep 

‘aṣabiyah Ibnu Khaldun terhadap Isu Ekonomi Politik di Yordania”, 107 
24  Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun,  285 



33 

 

C. Jenis-Jenis ‘Aṣabiyah 

Jika dikategorikan, Ibnu Khaldun membagi  lima jenis dari 

bentuk ‘aṣabiyah, lima jenis ‘aṣabiyah tersebut di antaranya 

‘aṣabiyah yang terjadi sebab kekerabatan, ‘aṣabiyah persekutuan, 

‘aṣabiyah kesetiaan, ‘aṣabiyah agama, dan ‘aṣabiyah perbudakan 

yang dibentuk melalui relasi antara hubungan budak dan tuannya.25 

1. ‘Aṣabiyah Kekerabatan 

Orang cenderung tidak menyukai penindasan terhadap 

kaumnya. Dalam diri manusia terdapat dorongan untuk menolak 

adanya pemaksaan yang diarahkan  pada kaum sendiri, hal ini 

menurut Ibnu Khaldun terjadi sesuai dengan kodrat yang tertanam 

pada diri manusia. Selain faktor tersebut, ikatan pertalian darah 

mempunyai kekuatan mengikat pada kebanyakan umat manusia26 

Lemah atau tidaknya kekeluargaan  antar manusia pada suatu 

kaum tergantung pada ikatan darahnya, Ibnu Khaldun mengatakan 

jika  tingkat kekeluargaan antara dua orang yang bantu-membantu 

itu dekat sekali, maka jelas bahwa ikatan darahlah yang membawa 

kepada kesukuan yang sesungguhnya. Apabila tingkat 

kekeluargaan itu jauh, maka ikatan darahnya semakin lemah.27 

Respon manusia untuk menolong orang lain, cenderung di 

dasarkan pada kekeluargaan, apabila kerabatdekat, tentu respon 

tersebut akan cepat, jika saja tidak dapat membantu maka timbul 

rasa khawatir terhadap respon orang lain sebab kewajibannya 

 
25 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun,  378 
26 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 192 
27 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 192 



34 

 

terhadap ikatan kekeluargaannya. 

 فإذا كان ظاهرا واضحا حمل النفوس على طبيعتها من النعرة كما قلناه 28
“Apabila ikatan kekeluargaan itu tampak jelas, maka akan 

berguna sebagai jalan menuju solidaritas” 

 

Setiap komunitas atau pemukiman dari suatu suku memiliki 

fanatisme sendiri.  Menurut Ibnu Khaldun,  ‘aṣabiyah sebab 

adanya kekerabatan ini merupakan ‘aṣabiyah paling kuat 

ikatannya. Ibnu Khaldun juga mengatakan bahwa buah dan 

manfaat dari garis keturunan adalah fanatisme yang solid dan 

saling membantu. Ketika fanatisme disegani dan tempat 

peremaiaannya terjaga dengan baik, maka manfaat dari garis 

keturunan tersebut jelas lebih kuat dan lebih terasa.29 Dapat 

diambil kesimpulan bahwa adanya solidaritas atau fanatisme bisa 

terbentuk karena memiliki persamaan rasa sebagai saudara atau 

dengan kata lain masih keluarga. 

Ibnu Khaldun memberikan contoh yang terjadi pada Bani 

Amir yang merupakan salah satu keturunan dari bangsa Zughbah 

dan mengklaim memiliki keturunan Bani Sulaim. Atas klaim 

tersebut, ada salah satu dari Bani Amir berhasil memimpin 

wilayahnya bahkan dikenal sebagai Al-Hijazi30 Adanya proses 

klaim tersebut, mennadakan bahwa awal dari kepercayaan 

Masyarakat terhadap yang memimpin dilandasi karena memiliki 

 
28 Ibnu Khaldun, Muqaddimah, 104 
29 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun,  206 
30 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun,  , 202 



35 

 

persamaan keturunan, hal itu terjadi sebagaimana telah di 

contohkan oleh Ibnu Khaldun. 

‘aṣabiyah dalam hal ini dapat mempermudah sesorang 

untuk mendapatkan suksesi dalam kepemimpinan. Ibnu Khaldun 

mengatakan bahwa sejatinya kepemimpinan tidak dapat diraih 

kecuali dengan adanya supermasi atau kekuatan. Sedangkan 

supermasi atau kekuatan untuk meraih kepemimpinqn hanya 

didapatkan melalui fanatisme atau solidaritas dalam kelompok.31 

Legalitas kepemimpinan seseorang. Ibnu Khaldun juga 

menyatakan bahwa pada kalangan masyarakat Badui, pengaruh 

wibawa datang dari para syaikh dan pemuka suku. Hal itu 

disebabkan di dalam diri rakyat terdapat rasa hormat dan 

penghargaan kepada para syaikh dan pemuka suku. Kekuatan 

mereka akan semakin kuat dan disegani, jika syaikh atau pemuka 

suku tersebut memiliki rasa kasih pada keluarga dan sekerabat. 

Sifat ini menimbulkan rasa saling membantu gotong-royong, dna 

memperbesar rasa takut dalam diri musuh.32 Adanya rasa 

segolongan menyebabkan jarang terbesit dalam diri seseorang 

untuk memusuhi sesamanya, maka solidaritas sosial tentu menjadi 

bagian penting dalam rangka menguatkan kekuatan seseorang 

dalam suatu kelompok. 

Menurut Ibnu Khaldun, banyaknya  

kerabat terdahulu yang mulia, terhormat, dan disegani 

 
31 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 201 
32 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 321 



36 

 

merupakan tambahan manfaat lain. Generasi pertama yang 

menjadi terhormat dan disegani menjadi awalan untuk memimpin 

‘aṣabiyah dalam suatu kelompok masyarakat, namun biasanya 

yang terjadi kepemimpinan generasi selanjutnya hanya bertahan 

sampai empat generasi saja. Putra yang datang sesudahnya hanya 

melanjutkan kebesaran yang telah dibangun sang ayah dengan 

bermodalkan pengajaran yang didengar dan diwarisinya. Hanya 

saja kualitas pengajaran dan pewarisan tersebut tentu mengalami 

kekurangan. Kemudian pada generasi keempat akan mengalami 

penurunan kualitas dan kekurangan dalam berbagai segi dan 

bahkan kehilangan kebaikan karakter yang telah dijaga oleh 

generasi sebelum mereka.  

Asumsi bahwa pada generasi keturunan, yang menganggap 

kepemimpinan dan keagungan  mereka didapat bukan karena 

usaha dan kerja keras, melainkan sesuatu yang natural sejak lahir 

dan mampu berdiri sendiri bukan karena usaha kelompok dan 

bukan juga karena karakter pendahulunya yang memiliki 

kehormatan ditengah masyarakat, menjadikan dirinya menjauh 

dari orang-orang yang memiliki solidaritas kepadanya dan 

menganggap dirinya lebih baik dibanding mereka. Maka tentu 

adanya keyakinan semacam ini menjadikan para pendukung yang 

awalanya memiliki solidaritas atau ‘aṣabiyah menjadi merasa 

terhina dan pada akhirnya mereduksi kemarahan mereka 

terhadapnya serta memunculkan sikap merendahkan 



37 

 

pemimpinnya.33 Kenyataan ini menyebabkan masyarakat menarik 

diri dan memilih pemimpin lain dan tunduk pada ‘aṣabiyah 

kelompok lain. 

Berpalingnya masyarakat dari ‘aṣabiyah, tentu akan 

menumbuhkan adanya keturunan terakhir dari para pemimpin 

terdahulu, yang pada akhirnya menghancurkan ‘aṣabiyah dalam 

kelompok tersebut. Hal semacam ini menurut Ibnu Khaldun biasa 

terjadi pada rara-raja dan para penguasa. Sehingga terdapat 

pertimbangan bahwa generasi pertama para raja-raja dan penguasa 

sebagai pendiri utama, generasi kedua sebagai yang melanjutkan, 

generasi ketiga yang mengikuti jejak, dan generasi keempat yang 

menghancurkan. 

2. ‘Aṣabiyah Persekutuan 

‘Aṣabiyah ini terbentuk karena adanya jalinan ikatan 

dengan kelompok lain. Adanya ‘aṣabiyah antara pemimpin dan 

rakyatnya menjadikan sebuah pemerintahan akan stabil lebih 

lama. Suatu ‘aṣabiyah terbentuk dari beberapa ‘aṣabiyah lain 

dimana satu di antaranya lebih kuat daripada yang lain. 

Penggabungan ini akan menyatukan kekuatan sehingga mampu 

mengalahkan bangsa lain.34 Ibnu Khaldun mengatakan bahwa 

sebenarnya fase berdirinya suatu negara terdapat 2 fase, pertama 

rezim yang berkuasa dapat mencapai kekuasaan karena dukungan 

 
33 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 213 
34 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 281 



38 

 

bangsa dan kaumnya.35 Kerjasama antara pemimpin dan kaumnya 

yang berjalan dengan apik dan terjaga, dapat mempermudah 

pemimpin dalam mengemban tugas kekuasaannya. 

Ibnu Khaldun menambahkan, memasuki fase kedua, 

biasanya terjadi menurunnya kualitas kepercayaan pemimpin 

kepada kaumnya, misalnya dengan mengambil kelompok lain 

daripada mengambil dari kaumnya untuk duduk di pemerintahan. 

Jika kebijakan sedemikian rupa, maka semua itu merupakan 

sinyal keruntuhan Kerajaan dan tanda-tanda kehancuran.36 

Hilangnya solidaritas pemimpin kepada kaumnya tentu menjadi 

bencana tersendiri, hal itu juga mengakibatkan menurunnya 

kepercayaan dan solidaritas antara pemerintahan dan kaum atau 

rakyatnya.  

Kondisi semacam ini menurut Ibnu Khaldun pernah terjadi 

pada masa dinasti Bani Abasiyyah mereka meminta bantuan 

kepada para pejuang Arab saat perjuangan awal membangun 

pemerintahan, namun ketika telah mencapai stabilitas politik, 

Kementerian kerajaan diberikan kepada orang-orang non-Arab.37 

Kebijakan seperti ini menajdikan kerajaan telah dikuasai oleh 

unsur lain selain keturunannya ataupun masyarakat kerajaan dan 

kekuasan berada di tangan orang yang tidka mengikuti perjuangan 

pertama kali. 

Apabila proses persekutuan ini terjadi sebelum antara dua 

 
35 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 316 
36 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 317 
37 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 317 



39 

 

pihak yang bersekutu mencapai kekuasaan, maka ‘aṣabiyah ini 

bisa jadi lebih kuat daripada ‘aṣabiyah karena kekerabatan. Ibnu 

Khaldun menambahkan bahwa loyalitas antar kabilah dengan para 

sekutu dan orang yang bergabung di dalamnya terjadi sebelum 

semua pihak mencapai kekuasaan, maka bisa jadi memiliki 

penyatuan yang menancap lebih kuat dan lebih mengakar.38 

Loyalitas antara pemerintahan dengan sekutunya bisa 

menjadi kuat maupun menjaid lemah, hal ini menurut Ibnu 

Khaldun disebabkan dua faktor, yaitu pertama,  jika persekutuan 

terjadi saat sebelum berhasil merebut kekuasaan, maka ‘aṣabiyah 

yang ada sama seperti ‘aṣabiyah sebab garis keturunan, dengan ini 

maka tidak ada perbedaan perjuangan antara orang yang memiliki 

garis keturunan maupun sekutu dan dapat dikategorikan sebaga 

‘aṣabiyah yang kuat. Kedua, jika persekutuan terjadi saat 

kelompok tersebut dalam waktu maupun saat sudah mencapai 

kekuasaan, maka kekuasaan ini dapat membedakan antara tuan 

dan budaknya. Dengan demikian, status mereka layaknya orang 

asing dan kualitas  ‘aṣabiyah yang ada juga lemah sebab waktu 

persekutuan tersebut relatif lebih singkat.39 Selain itu, menurut 

Ibnu Khaldun faktor pendorong suatau rezim penguasa meminta 

bantuan bangsa asing, karena penguasa tersebut meragukan 

dukungan, kepatuhan, dan loyalitas garis keturunannya maupun 

masyarakat sekitarnya. Maka menurut Ibnu Khaldun beginilah 

kondisi berbagai kerajaan ketika mencapai usia tua.  

 
38 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 320 
39 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 320 



40 

 

Bagi Ibnu Khaldun, jiwa manusia selalu meyakini 

kesempurnaan orang yang menguasainya dan ia akan patuh 

kepadanya. Maka dari itu, sering terjadi bangsa yang terjajah 

sellau meniru mode penjajah, baik dalam hal pakaiaan atau 

busana, kendaraan, senjata dan penggunaannya, serta segala 

aktifitas, kebiasaan, dan perilakunya.40 

3. ‘Aṣabiyah Kesetiaan 

‘Aṣabiyah ini terjadi karena kondisi sosial dalam 

masyarakat. Jika masyarakat yang semakin majemuk, maka secara 

fitrah terjadi ketergantungan satu sama lainnya. Terbentuknya 

jalinan komunikasi dalam masyarakat dan dengan dorongan yang 

sama untuk maju, maka mulai lahirlah kesetiaan dan  solidaritas 

dalam masyarakat.  

Ibnu Khaldun mengatakan bahwa loyalitas karena garis 

keturunan juga dapat terganti dengan solidaritas yang terbangun 

karena kesetiaan. Garis keturunan meskipun natural, namun 

terkadang kurang begitu kuat, jika tidak ada sikap saling membela 

dan mmepertahankan diri, tidak memiliki hubungan  aktivitas 

dalam waktu lama, dan tidak diasuh dalam lingkungan yang 

sama.41 Bisa disimpulkan bahwa tolak ukur kesetiaan bukan hanya 

dilihat dari garis keturunan ataupun persekutuan, penilaian ke 

loyalan suatu masyarakat bisa dilihat dari sikap fanatisme mereka 

terhadap negaranya. 

 
40 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 238 
41 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun,  319 



41 

 

Menurut Ibnu Khaldun, apabila suatu pemerintahan 

mengalami kehancuran, maka dia akan ditangani oleh ‘aṣabiyah 

lain yang pernah berperan serta membesarkan ‘aṣabiyah 

pemerintahan yang hampir runtuh. Hal semacam ini pernah terjadi 

pada bangsa Arab ketika kaum Ad hancur. Saudara-saudara dari 

kaum Tsamud yang datang setelahnya kemudian membangun 

kembali kekuasaan mereka, disusul kaum Amaliqah dan Bani 

Himyar. 

4. ‘Aṣabiyah Perbudakan 

Jiwa manusia terkadang memiliki rasa malas apabila tidak 

dapat mengendalikan ekadaan, yang pada akhirnya mereka 

memilih menjadi budak dari bangsa laindan menjadi ebban bagi 

mereka. ‘aṣabiyah perbudakan terbentuk sebab adanya hubungan 

tuan dan budak. Para budak memiliki ikatan pada tuannya sebab 

itu mereka harus bersikap patuh pada tuannya. Ibnu Khaldun 

mengatakan bahwa hamba sahaya ataupun orang yang 

menggabungkan diri dengan suatu kaum dan melebur dalam 

fanatisme mereka, mendapat kesempatan untuk menjadi bagian 

dari mereka dan memiliki fanatisme dari garis keturunannya. 

Namun fanatisme ini berbeda berbeda dengan fanatisme dari garis 

keturunan.42  

Ibnu Khaldun kemudian mencontohkan bangsa Turki yang 

loyal kepada pemerintahan Bani Abbas sehingga mereka 

mendapati keagungan dan orisinalitas karena kekokohan 

 
42  Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun,  , 210 



42 

 

loyalitasnya. Begitu juga terjadi pada Ja’far bin Yahya yang 

mendapatkan kehormatan termasyhur karena menggabungkan diri 

dengan garis keturunan Harun Al-Rasyid sehingga kaumnya loyal 

padanya,43 

Adapun sebab lain menurut Ibnu Khaldun  ditaklukannya 

eksistensi suatu pemerintahan terhadap bangsa lain, karena sifat 

pemimpin mereka yang kalah dalam kepemimpinannya sehingga 

tidak dapat mencapai puncak kejayaan, maka dia akan bermalas-

malasan bahkan hanya mementingkan isi perutnya sendiri dan 

menyenangkan fisiknya. Sifat semacam ini menurut Ibnu Khaldun 

merupakan salah satu watak manusia.  

5. ‘Aṣabiyah karena Agama 

Menjadi hal yang umum diketahui bahwa kekuasaan hanya 

dapat diraih dengan penguasaan, penguasaan sendiri hanya bisa 

dilakukan jika ada solidaris dalam suatu kelompok. Maka 

solidaritas atau ‘aṣabiyah menjadi aspek penting dalam upaya 

mendapatkan suatu kekuasaan.Sebagaimana dengan hal itu,  

keagamaan yang dianut seseorang juga menjadi kriteria penting 

untuk mengarahkan kekuatan ‘aṣabiyah. Menurut Ibnu Khaldun, 

agama akan menghilangkan rivalitas dan iri hati di antara orang-

orang dalam suatu solidaritas dan mengarahkan tujuan mereka 

kepada kebenaran. Sebagai contoh Ibnu Khaldun menuliskan 

tentang kejadian yang menimpa bangsa Arab pada mas 

apermulaan Islam yang berhasil menaklukan berbagai wilayah 

 
43 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun,  , 210 



43 

 

sehingga tidak ada satu pun hambatan yang ditemui pasukan 

muslimin dalam menghadapi musuh.44 Hal ini terjadi karena 

adanya ‘aṣabiyah dalam agama yang menginginkan Islam dapat 

menyebar luas ke berbagai penjuru. 

Pada pemerintahan Al-Musahamidah yang mampu 

mengumpulkan kekuatan ‘aṣabiyah sehingga dapat mengalahkan 

musuh-musuh di Maghrib ditambah lagi dia menerima dakwah 

keagamaan dari Al-Mahdi maka kekuatannya bertambah berkat 

hal tersebut. Hal ini tentu sangat berbeda dengan masa 

pemerintahan Zanatah yang hanya mendapat kekuatan dari 

‘aṣabiyah kelompoknya saja.  

‘Aṣabiyah karena agama terjadi karena adanya masyarakat 

dan pemimpin yang tunduk pada agamanya. Ibnu Khaldun 

menuliskan bahwa walaupun kekuasaan diraih lewat solidaritas 

atau fanatisme atau yang dikenal dengan ‘aṣabiyah, namun 

kesatuan jiwa-jiwanya merupakan kehendak dan pertolongan dari 

Allah SWT. jika pemerintahan dan masyarakatnya tunduk pada 

kebenaran agama dan menolak tipu daya, maka kondisi tersebut 

akan menyatukan visi dan misi mereka. Dengan persatuan dan 

kesatuan tersebut, maka Kerajaan akan semakin kuat dan jaya.45 

Jika ‘aṣabiyah membutuhkan unsur agama di dalamnya, 

maka dakwah keagamaan juga membutuhkan ‘aṣabiyah. Menurut 

Ibnu Khaldun, sesuatu yang menjadi tumpuan semua orang, harus 

 
44 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 267 
45 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun,  , 262-263 



44 

 

memiliki ‘aṣabiyah di dalamnya. Jika nabi saja perlu dukungan 

solidaritas dari kaumnya, maka sebagaimana terjadi pada manusia 

biasa, tentu memerlukan dukungan dari kelompoknya. Ibnu 

Khaldun juga mencontohkan yang terjadi pada Ibnu Qasi, tokoh 

sufi Andalusi yang menyeru pada dakwah dan kebenaran, yang 

kemudian sempat tenar dalam dkawahnya sebelum dikalahkan 

oleh dakwah Al-Muwahhidun, penyebab terjadi hal tersebut 

karena Ibnu Qasi tidak memiliki kabilah yang meyebabkan tidak 

ada ‘aṣabiyah di dalamnya. Berbeda dengan Al-Muwahhidun 

menaklukan terlebih dahulu masyarakat Maghrib sehingga 

dakwahnya lebih mudah diterima.46  

 Menurut Ibnu Khaldun, mayoritas mereka yang tekun 

beribadah dan menempuh jalan agama seringkali mengarahkan 

orientasi dakwahnya kepada para penguasa yang lalim, seraya 

mengajak mereka untuk mengubah kemungkaran dan 

memerintahkan kepada kebaikan. Namun, kebanyakan dari 

mereka berbasib tragis dalam melewati perjuangan di medan 

dakwah ini. Ibnu kahldun juga mencontohkan bahwa kondisi 

seperti ini juga menimpa para Nabi dalam perjuangan dakwahnya 

yang tidak mudah. Jika sesorang berdakwah dengan jalan seperti 

ini tanpa mempertibangkan membangun solidaritas atau ‘aṣabiyah 

maka dia sendiri emnjatuhkan dirinya pada kegagalan.47 

 

 
46 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 266 
47 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 268 



45 

 

D. Peran ‘Aṣabiyah dalam Sosial-Politik 

Ibnu Khaldun mengatakan bahwa ‘aṣabiyah sebagai suatu 

ikatan sosial yang mengakibatkan tergeraknya solidaritas sehingga 

menyatukan satu bangsa.48 Sehingga setidaknya ikatan sosial atau 

solidaritas dalam ‘aṣabiyah sebagai wadah untuk menumbuhkan jiwa 

dalam komunitas sosial. 

‘Aṣabiyah dalam politik, mendorong terbentuknya suatu negara 

atau dinasti.49 Hal ini juga seperti apa yang dikatakan Ibnu Khaldun,  

“‘aṣabiyah di dalamanya mensyaratkan seorang pemimpin, sehingga 

‘aṣabiyah merupakan produk khusus dari suatu organisasi politik 

dimana kekonservatifan kesukuan memerintah.”50 

Negara memiliki kewajiban pada tiap rakyatnya, setidaknya 

dalam dua aspek, pertama negara wajib memastikan masyarakatnya 

dapat hidup saling damai dan kondusif sehingga tiap individu dapat 

memindungi serta melengkapi satu sama lainnya. Jika masyarakat 

mampu untuk membentuk pola kebersamaan seperti ini maka akan 

menciptakan bentuk budaya baru yang dapat memberi warna dalam 

kehidupan masyarakat. Kedua, negara haruslah memiliki tameng 

sendiri dalam menghadapapi segala bentuk serangan dari dalam 

maupun luar.51 Maka dari itu, peran dari adanya ‘aṣabiyah menjadi 

unsur yang penting bagi suatu negara. Menurut Ibnu Khaldun, 

 
48 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun,  144 
49 Hanna Widayani, “‘aṣabiyah Ibnu Khaldun dan Relevansinya dengan 

Nasionalisme di Indonesia” Jurnal Mantiq, Vol. 2 No. 2, November 2017,  157 
50 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun,  122 
51 H. Samsul Nizar, “Konsep Negara Dalam Pemikiran Politik Ibnu 

Khaldun”, Jurnal Demokrasi, Vol. 2, no. 1 (2003)  , 42 



46 

 

seorang pemimpin tidak mungkin mampu memimpin kerajaannya 

tanpa dilandasi dukungan dan solidaritas dari rakyat yang kuat. Jika 

suatu negara kuat, paling tidak dapat bertahan hingga generasi 

ketiga.52 Adapun mengenai panjang umur dari suatu generasi yang 

memimpin sebuah kerajaan atau negara hal tersebut dipengaruhi 

oleh bagaimana kuatnya atau lemahnya ‘aṣabiyah  yang dapat 

bertahan.  

‘Aṣabiyah menjadi ikatan yang dapat menyatukan kelompok 

sosial dalam masyarakat sehingga menjadikan mudahnya terjalin 

persatuan. Maka, ikatan dalam masyarakat dapa terjadi karena 

‘aṣabiyah apapun, baik ‘aṣabiyah yang berkembang terjadi karena 

ikatan darah, perbudakan, persekutuan, maupun karena agama. 

‘aṣabiyah sendiri memiliki dua manfaat sosial, yakni selain sebagai 

cara untuk menumbuhkan solidaritas, ‘aṣabiyah juga 

sebagaipemersatu segala sesuatu yang bertentangan atau yang 

berbeda dalam masyarakat.53 

Selain bereperan menjadi pemersatu antara individu, 

‘aṣabiyah juga menjadi dasar kuat dan lemahnya proses 

pembentukan sebuah negara atau kerajaan. ‘aṣabiyah menyarati 

tokoh pemimpin dalam berbagai kriteria, misalnya seseorang yang 

mampu memiliki dukungan dari keluarga dan para pengikut 

 
52 Nurur Rahmah Nia Solihah dan Gonda Yumitrro, “Relevansi Konsep 

‘aṣabiyah Ibnu Khaldun terhadap Isu Ekonomi Politik di Yordania”, Jurnal 

Tapis, Vol. 18 No. 2 (2022, 105 
53 Zainab al-Khudhairi, Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun, (Bandung: Pustaka, 

2012), 159 



47 

 

setianya. ‘aṣabiyah menekankan bahwa tidak semua orang dapat 

menjadi seorang pemimpin. Sebab pemimpin sendiri memperoleh 

jubah kehirmatannya dari sebuah kemenangan.54 Maka, ‘aṣabiyah 

seorang pemimpin harus mempunyai kekuatan lebih besar 

dibandingkan dengan ‘aṣabiyah lainnya. 

Bagi Ibnu Khaldun, suatu kelompok dapat memperoleh 

kemenangan dari kelompok lain disebabkan tumbuhnya solidaritas 

yang kuat. Semua masyarakat yang ikut andil bersedia 

mengorbankan diri untuk kepentingan bersama. Maka, raja sebagai 

suatu posisi yang diincar dan terhormat, sebab posisi tersebut 

memberikan dua kepuasan jiwa dan raga berupa kekayaan dunia 

dan kehidupan yang tentram. Maka dari itu, kedudukan  raja 

menjadi perebutan anggota keluarga lainnya. Adapun proses 

merebutnya atau mempertahankannya kedudukan raja 

menimbulkan konflik dan peperangan yang tidak bisa dihindarkan. 

Padahal semua konflik dan peperangan tersebut tidak akan terjadi 

apabila kuat solidaritasnya.55 Seorang penguasa apabila sudah 

berdiri dengan teguh, maka dia akan terbiasa dengan keadaan yang 

semacam ini. Sebagai bantuan bagi penguasa atau raja, terdapat 

alat-alat kekuasaan kurangyang dapat menjalankan peranan.   

Penguasa serta orang yang telah mencapai ketentraman 

dalam kehidupan kerajaan tentu akan merasa kurang semangat 

menjalankan kerajaan. Hal ini terjadi sebab kemewahan yang 

 
54 Hana Widayani, “‘aṣabiyah Ibnu Khaldun dan relevansinya dengan 

Nasionalisme di Indonesia”, Jurnal Mantiq, Vol 2 No. 2 (2017), 158 
55 Zainab al-Khudhairi, Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun, 153 



48 

 

datang tanpa dicapai. Misalnya, proses penurunan gelar dari ayah 

ke anaknya, membat anak tersebut berfikir bahwa takdirnya 

menuntunnya ke kekuasaan, maka dia tidak perlu berusaha lebih 

keras sebab kekuasaan yang dia miliki diselimuti dengan adanya 

kemewahan. Padahal, kemewahan tersebut hanya terjadi di awal 

saja, sehingga pada akhirnya kekuasaan yang dipimpin akan 

semakin melemah karena tercampur sifat kemalasan manusia yang 

dapat merusak akhlaknya.56  Maka menjadi komponen yang penting 

jika seorang pemimpin memiliki sifat dan akhlak yang baik 

budinya. 

Apabila suatu ‘aṣabiyah dalam kondisi yang kuat, maka 

‘aṣabiyah tersebut mampu untuk menguasai ‘aṣabiyah lainnya yang 

kekuatannya tentu lebih lemah.57  Maka yang demikian ini dapat 

berlanjut sampai dengan ‘aṣabiyah yang lebih kuat medapatkan 

kesempatan untuk menguasai. 

 

 

 

 
56 Hana Widayani, “‘aṣabiyah Ibnu Khaldun dan relevansinya dengan 

Nasionalisme di Indonesia”, 155 
57 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 428 



49 

 

BAB III 

SEJARAH KASUNANAN KARTASURA 

 

A. Serangkai Peristiwa Jelang Berdirinya Kasunanan Kartasura 

1. Degradasi Kepemimpinan dalam Mataram Islam 

Tanah yang awalnya merupakan pemberian atas hasil 

kemenangan sayembara yang diadakan Sultan Pajang, pada tahun 

1677 M terjadi kisruh besar atas mangkatnya sang Sunan. Dipercaya 

tanah tersebut merupakan bekas peninggalan Kerajaan Mataram 

Kuno yang napak tilasnya kemudian beralih fungsi menjadi alas 

Mentaok. Mardiyono mengatakan bahwa bisa jadi jika tidak ada 

sayembara yang diadakan Sultan Pajang, Alas Mentaok akan tetap 

menjadi alas dan hutan belantara yang dalam perkembangannya 

hanya akan menjadi perkampungan biasa1 Walaupun sempat 

mengalami kekosongan penghuni, alas Mentaok kembali pulih 

dengan datangnya rombongan pemenang sayembara dari Sultan 

Pajang 

Menurut Abimanyu dahulu Alas Mentaok merupakan bekas 

Kerajaan Mataram Kuno, yang ketika kerajaan ini runtuh, daerah 

Mataram berubah menjadi hutan dan disebut dengan Alas Mentaok. 

Lalu Ki Pamanahan dan Ki Juru Martani Bersama rombongannya 

pindah dari Pajang kemudian membuka hutan Mentaok itu menjadi 

 
1 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram,  12 



50 

 

kampung Mataram.2 Keberuntungan sendiri didapatkan leluhur 

Sunan Amangkurat I karena berkatnya, Alas Mentaok bisa menjadi 

sebuah Kerajaan besar. 

Dikenal sebagai pemenang sayembara Sultan Pajang, Ki 

Pamanahan bukanlah perintis pertama Kerajaan Mataram Islam. 

Setelah Ki Pamanahan wafat, putranya sendiri yaitu yaitu Danang 

Sutawijaya merintis didirikannya Kerajaan Mataram Islam yang 

berpusat di Kota Gede. Mardiyono menuliskan bahwa dalam 

sejarahnya, Kerajaan Mataram Islam baru menjadi negara berdaulat 

pada abad ke -17 dengan raja baru mereka bergelar Panembahan 

Senopati.3  

Menurut De Graaf, setelah mendapatkan hadiah dari Sultan 

Pajang, Ki Pamanahan langsung berangkat ke alas Mentaok bersama 

rombongannya. Awalnya Ki Pamanahan ditawari memilih antara alas 

Mentaok dan tanah Pati. Sehingga pada akhirnya Ki Pamanahan lebih 

memilih tanah Mataram sebab haknya sebagai putra sulung 

membawanya untuk mendapat kedudukan yang paling rendah hingga 

dia memilih tanah Mataram yang masih berbentuk hutan belantara.4  

Pendapat lain dari W.L. Olthof yang mengatakan bahwa pemilihan tanah 

Mataram sebagai hadiah sayembara oleh Sunan Pajang kepada Ki 

Pamanahan sebab merujuk pada ramalan Sunan Giri bahwa suatu saat 

nanti tanah mataram akan berdiri suatu Kerajaan Islam yang menguasai 

 
2 Soedjipto Abimanyu, Kitab Terlengkap Sejarah Mataram, (Yogyakarta: 

Saufa, 2015),  345 
3 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram,  99 
4 H.J. De Graaf, Awal Kebangkitan Mataram, terj. Proyek Penelitian dan 

Pengkajian Kebudayaan Nusantara,  43 



51 

 

pulai Jawa.5 Dua pendapat tersebut setidaknya memiliki satu kesimpulan 

yang sama bahwa awal berdiirnya Kerajaan Mataram Islam berasal dari 

tanah Mmataram yang pada saat itu masih hutan belantara dan menjadi 

hadiah dari Sunan Pajang atas kemenangan sayembara oleh Ki 

Pamanahan. 

Beberapa kali Mataram Islam dipimpin oleh beberapa raja, 

baru di Masa Sultan Agung, Mataram Islam mencapai puncak 

kejayaannya, bahkan kekuasaan Mataram Islam meliputi seluruh 

wilayah jawa dan sekitarnya  kecuali wilayah Kasultanan Banten dan 

Kasultanan Cirebon. Ditambah lagi, menurut Sartono, dalam 

pencaturan politik historis Jawa abad XVII ditandai perebutan 

pengaruh antar wilayah. Peran Mataram disini sebagai pemegang 

kunci dalam system pertukaran dikarenakan hasil berasnya yang 

potensial.6 Maka bisa jadi karena faktor penghasilan surplus beras 

yang bagus,  VOC tertarik menguasainya. 

Kejayaan Mataram Islam di masa Sultan Agung juga terlihat 

pada beberapa unsur kemasyarakatan, seperti dalam hal kesustraan. 

Kesustraan di masa Sultan Agung juga ikut berkembang, bahkan 

Sultan sendiri berhasil menuliskan sebuah karya sastra yaitu serat 

nitipraja, serat kekiyasaning pangracutan, serat sastra gendhing.7 

Selain itu untuk mejaga pertahanan kerajaan, Sultan Agung memiliki 

 
5 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, terj. HR. Sumarsono,  85 
6 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 

(Jakarta: Gramedia, 1992),  136 
7 H.J. De Graaf, Puncak Kekuasaan Mataram (Politik Ekspansi Sultan 

Agung), terj. Tim Pustaka Utama Grafiti dan KITLV, (Jakarta: Pustaka Utama 

Grafiti, 1990), 123 



52 

 

300.000 tentara keraton belum termasuk tantara misili yang berasal 

dari desa.8 Hal menarik lainnya, ternyata Sultan Agung dalam 

merekruit tumenggungnya tidak hanya untuk golongan orang jawa 

saja, bahkan dua tumengung dari Tegal dan Jepara merupakan orang 

Turki dan Gujarat.9 Namun setelah lama berkuasa kurang lebih 32 

tahun, di tahun 1645 Sultan Agung mangkat dan digantikan putranya 

yaitu Raden Mas Sayidin dan mendapatkan gelar Kanjeng Susuhan 

Prabu Amangkurat Agung atau lebih sering dikenal sebagai Sunan 

Amangkurat I.10 

 Mardiyono mengatakan bahwa kesuksesan kepemimpinan 

Sultan Agung merupakan jeri payah kekuatan Mataram Islam sendiri, 

di masa Sultan Agung bahkan pernah memerangi kongsi dagang 

Belanda yaitu Vereenigde Oostindische Compagnie (VOC) di 

Batavia untuk mencegah  makin berkuasanya firma dagang asing itu. 

Namun ironisnya di kemudian hari, di masa kemundurannya 

Mataram Islam berbalik bekerjasama dan menerima bantuan  VOC.11 

Keberpihakan dengan VOC kemudian menjadi ironi tersendiri 

dimana di masa lalu bahkan Sultan Agung tidak sejalan dengan 

VOC, tetapi keturunannya malah menggabungkan kekuatannya 

dengan VOC. 

Keberpihakan Mataram Islam dengan VOC bermula pada 

 
8 H.J. De Graaf, Puncak Kekuasaan Mataram (Politik Ekspansi Sultan 

Agung), 132 
9 H.J. De Graaf, Puncak Kekuasaan Mataram (Politik Ekspansi Sultan 

Agung), 110 
10 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, 223 
11  Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram,  127 



53 

 

masa kepemimpinan Sunan Amangkurat I. perlu diketahui bahwa 

Sunan Amangkurat I merupakan pemimpin keempat dalam 

kepemimpinan Kerajaan Mataram Islam setelah sebelumnya 

dipimpin oleh Panembahan Senapati, Sultan Anyakrawati, dan Sultan 

Agung. Menurut W.L. Olthof, Sultan Mataram sedang dalam 

keadaan sakit keras dan berpesan agar Pangeran Adipati Arya 

Mataram putranya menjadi pemimpin selanjutnya dengan gelar 

Kanjeng Susuhan Mangkurat Senopati Ing Alaga Ngabdur Rahman 

Sayidina Panatagama. 12 

Pada tahun 1645 M setelah wafat Sultan Agung, Amangkurat I 

diangkat menjadi raja pada Kerajaan Mataram Islam sebagai penerus 

ayahnya. Pada saat tahu pertama memerintah, Amangkurat I 

menandatangi sebuah perjanjian perdamaiaan dengan kongsi dagang 

VOC yang berisikan 6 pasal. Di antara pasal tersebut yaitu, 

pengaturan proses pengiriman delegasi Belanda kepada negeri 

Mataram, kebersediaannya Belanda dalam melibatkan perjalanan 

ulama-ulama Mataram, dibebaskannya tahanan Belanda yang berada 

di wilayah Mataram, menyerahkan sejumlah orang yang beruhutang, 

peperangan yang dilakukan secara bersama, serta pelayaran yang 

tanpa diatur di wilayah Kepulauan Maluku. Pasal yang disebutkan itu 

kemudian dilegalkan pada  24 September 1646 M.13 sejak awal 

memerintah, Amangkurat I sudah tidak asing lagi dengan 

persekutuan terhadap kompeni Belanda, dibuktikan dengan adanya 

 
12 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, terj. HR. Sumarsono,  , 184 
13 Siswanta, “Sejarah Pengembangan Islam Kraton Plered”, Historical 

Studies Journal, Vol.1, No.4, 2019,  37 



54 

 

beberapa pasal perjanjian. 

Amangkurat I beruntung karena diwarisi bertakhta Mataram 

Islam saat berada pada puncak kejayaan Kerajaan tersebut. Dalam hal 

kepemimpinan, Amangkurat I menerapkan system sentralisasi 

kekuasaan atau pemerintahan yang terpusat. Namun seiring 

berjalannya waktu, banyak kebijakan dari Amangkurat I yang menuai 

kontroversi, misalnya pemindahan istana dari Kerto ke Plered, 

pengiriman Tumenggung Wiraguna dan Tumenggung Danupaya 

untuk merebut Blambangan namun kedua berakhir dibunuh ditengah 

jalan, tokoh-tokoh senior yang sudah mengabdi dari masa Sultan 

Agung disingkirkan dengan alasan tidak sejalan pandangan 

politiknya. Penyingkiran ini juga menyebabkan adanya 

pemberontakan oleh Pangeran Alit yang didukung para ulama dan 

tokoh Islam. Setelah wafat dan kalahnya Pangeran Alit, Para Ulama 

dan keluarganya, dengan jumlah total sekitar 5.000-6.000 lebih 

dikumpulkan di alun-alun Plered untuk dibunuh.14 Maka dengan 

berbagai peristiwa tersebut, Amamngkurat I sering berkonflik dengan 

berbagai pihak. 

Tahun 1674 M terdapat kudeta besar-besaran yang terjadi di 

wilayah Madura yang saat itu dipimpin oleh Trunojoyo, seorang 

pangeran dari daerah Arisbaya.  Dengan bala dan bantuan dari pelaut 

Makassar yang saat itu dikomandani oleh Kraeng Galesong. 

Pemberontakan oleh Trunojoyo tersebut kemudian makin menjalar 

ke wilayah Jawa Timur serta di daerah-daerah Pesisir Jawa Tengah. 

 
14 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram,  224-225 



55 

 

Puncak dari pemberontakan itu, Istana Plered berhasil dikuasai oleh 

Trunajaya pada 1677 M, sehingga Amangkurat I berhasil kabur 

dengan anaknya dan beberapa pengawal. Tetapi dalam pelariannya, 

Amangkurat I meninggal, dan dimakamkan di daerah Tegalwangi 

atau saat itu dinamakan dengan daerah Tegalarum, desa Pesarean, 

Kabupaten Tegal.  

2. Polemik hingga Pemberontakan oleh Trunajaya 

a. Latar Belakang Pemberontakan Trunajaya 

Di masa akhir pemerintahan Amangkurat I, dihadapkan oleh 

pemberontakan yang digerakan oleh seorang pangeran asal Madura 

yang kemudian dikenal dengan pemberontakan Trunajaya. Menurut 

Mardiyono, Raden Trunajaya merupakan keturunan dari penguasa 

Madura yang tinggal di keraton Mataram, namun setelah ayahnya 

meninggal akibat dibunuh atas perintah Amangkurat I, kemudian dia 

meninggalkan  keraton Mataram dan pindah ke Kajoran.15  

Selanjutnya diketahui bahwa ayah Trunajaya yaitu Demang 

Melayakusuma merupakan salah satu dari tokoh bangsawan dan 

ulama yang menjadi korban atas pembantaiaan Amangkurat I dimasa 

kalahnya Pangeran Alit. 

Di waktu lain, setelah peristiwa konfrontasi perebutan Ni Rara 

Oyi antara Amangkurat I dan Adipati Anom yang nantinya bergelar 

Amangkurat II, Adipati Anom kemudian bersedih hati karena 

kematian eyangnya yakni Pangeran Pekik. Orang Mataram yang 

dekat dengan perkampungan Pangeran Pekik juga merasa gundah dan 

 
15 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram,   245 



56 

 

mendukung Adipati Anom untuk menjadi raja dan menentramkan 

Mataram. Dia kemudia teringat eyangnya di Kajoran dan bergerak 

untuk meminta bantuan. Saat ditemui dikediamannya eyangnya 

sangat terkejut dan memberi saran agar kegundahan hati tersebut 

diwakilkan pada menantunya saja yakni Raden Trunajaya. Akhirnya 

Adipati Anom sepakat untuk bekerjasama dengan Trunajaya dan 

merencanakan untuk menggulingkan takhta ayahnya.16 Konsolidasi 

antara Adipati Anom dan Trunajaya akhirnya disepakati dan 

merancang beberap tahap untuk memberontak.  

b. Konsolidasi Adipati Anom, Trunajaya, dan Makassar 

Setelah dibuat kesepakan tersebut, Trunajaya pada tahun 1671 

Trunajaya kembali ke Madura dan Bersiap menghimpun kekuatan. 

Di tempat lain, Makassar telah jatuh di tangan VOC sehingga  

mereka diusir dan masyarakatnya menggembara hingga tiba di 

daerah pesisir Jawa dan Nusa Tenggara namun mereka banyak 

membajak dan merompak. Adipati Anom kemudian mengizinkan 

orang-orang Makassar untuk menempati desa Demung. Nantinya, 

orang-orang Makassar ini bergabung dalam pemberontakan yang 

dilakukan Trunajaya. 

Kerajaan Mataram Islam di masa Amangkurat I tidak memiliki 

tantara permanen, Sebagian besar pasukannya diambil dari tantara 

yang sudah dibangun oleh daerah-daerah raja. Tantara tersebut juga 

diambil dari para petani yang diwajibkan penguasa setempat untuk 

menjadi bala bantuan kerajaan. Sebagian lain merupakan para 

 
16 WL.Olthof, Babad tanah Jawi,  207 



57 

 

penjaga istana. Kala itu sudah dikenalkan Meriam, senjata api kecil, 

dan senapan sudut. Sehingga sudah dikenalkan teknologi milik 

militer Eropa. Orang Eropa juga dipekerjakan untuk melatih pasukan 

tantara Jawa dalam keterampilan militer, namun seringkali para 

petani yang dipilih memilih kabur saat pelatihan. VOC sendiri 

memiliki tentara professional khusus yang bersenjata lebih lengkap. 

Selain itu, dalam logistic VOC juga lebih unggul. Atas dasar inilah, 

saat terjadi pemberontakan oleh Trunajaya, Amangkurat I meminta 

bala bantuan dari VOC yang nantinya dikomandoi Laksamana 

Speelman. 17 

Koalisi antara Mataram-VOC ini berhasil menumpas 

pemberontakan Trunajaya di Surabaya dan mengambil alih Madura. 

Namun sangat disayangkan, ternyata Trunajaya membagi 

pasukannya menjadi 2 yakni di Surabaya dan pedalaman Jawa 

Tengah dan Jawa Timur. Jika di Surabaya Trunajaya gagal, maka di 

pedalaman Jawa Tengah dan Jawa Timur berhasil dikuasai hingga 

pasukan ini mampu menguasai Istana Plered. Setelah berhasil 

menguasai istana, Trunajaya dan pasukannya membawa harta 

kekayaan hasil jarahan di istana dan kembali ke Kediri.18 

Amangkurat I yang saat itu sedang sakit, bersama pasukan dan 

anggota keluarganya melarikan diri kearah barat. Di sisinya juga 

terdapat Adipati Anom atau Raden Mas Rahmat yang pada akhirnya 

 
17 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram,  251 
18 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram,  252 



58 

 

kembali ke sisi ayahnya. 19 Masa pelarian Amangkurat I kemudia 

ditutup dengan mangkatnya Sang Sunan dan pemberian titah kepada 

keturunannya.  

 

B. Cikal Bakal Berdirinya Kasunanan Kartasura 

1. Usaha Penumpasan Pemberontakan Trunajaya 

Pada Juli tahun 1677 M pemimpin tunggal Kerajaan Mataram 

Islam wafat, maka sang putra mahkota digawangi untuk 

menggantikan takhta ayahnya. Pengangkatan tersebut tentu melalui 

berbagai kendala, namun proses penerimaan Amangkurat II sebagai 

penerus Kerajaan Mataram Islam  pertama kali diterima dan 

dideklarasikan oleh bangsawan Jawa di Tegal.  Sebelum mengetahui 

ayahnya wafat, Amangkurat II telah dititipi wasiat oleh ayahnya 

untuk menerusakan kembali takhta Kerajaan Mataram Islam. Namun, 

sebetulnya ada perasaan dilematis untuk melaksanakan titah tersebut. 

Menurut Tim Folkor tegal, setelah sang raja wafat, adipati anom 

menderita dan merana hatinya. Sang dipati berniat meninggalkan 

Mataram Islam untuk mencari kejernihan hati. Tujuh malam selama 

tinggal di masjid daerah Banyumas, sang adipati bermimpi kejatuhan 

tujuh bulan diatasnya dan tenggelam ke badannya.20 Atas ilham 

mimpi tersebut Amangkurat II mendapatkan dorongan batiniah 

sehingga dia mampu menguatkan tekad untuk meneruskan kembali 

kejayaan Mataram Islam. 

 
19 WL.Olthof, Babad tanah Jawi,  262 
20 Tim Folkor Tegal, Tegal Bercerita, (Tegal: Dinas Kearispan dan 

Perpusatakaan Kota Tegal, 2017),  2 



59 

 

Adipati Anom kemudian mendapat gelar sebagai Sunan 

Amangkurat II21 sebenarnya gelar Sunan dan Sultan dalam Kerajaan 

Islam menjadi suatu hal yang umum, apalagi pada bentuk 

pemerintahan yang monarki. Misalnya pada Kerajaan Turki Utsami 

yang mengkampanyekan gelar tersebut dengan pencetakan uang atas 

Namanya dan dalam setiap khutbah nmanya disebut.22 Dimasa Sultan 

Agung, penganugerahan gelar Sultan bisa jadi merujuk pada 

kerajaan-kerajaan muslim sebelumnya juga berpedoman pada politik 

kebudayaan di Melayu-Pronesia. Sartono menyebutkan adanya 

dwitunggal dalam politik kebudayaan Melayu-Polinesia yang 

membagi kekuasaan duniawi dan kekuasaanrRohani seorang raja.23 

Dalam pengagungan kekenaikan gelar Sultan selain perluasan 

wilayah keraton, Sultan Agung juga membuat Meriam yang sangat 

besar yang dinamai Sapu Jagat atau Pancawura.24 Bisa jadi 

berdasarkan dua pendapat tersebut gelar Sultan merujuk kepada 

keduanya atau salah satunya 

Pewarisan gelar Sunan Amangkurat II tentu berbeda dengan di 

masa Sultan Agung. Menurut Sartono, sejak Islamisasi, banyak raja 

yang berkuasa memakai gelar Sultan, jika terjadi pada raja Melayu, 

maka yang sering dipakai adalah gelar Syah seperti halnya gelar-

 
21 An’nisa Imania, “Pergolakan Keagamaan dan Pemberontakan raden 

Trunojoyo terhadap Mataram Tahun 1674-1680”, Jurnal Qurthuba, Vol. 5 No. 

2 (2022), 137 
22 Muhammad Abdul Karim, “Kekhalifahan dalam Lintas Sejarah”, Jurnal 

Al-Hikmah, Vol. 6 No. 11, (2015), 19 
23 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 48 
24 H.J. De Graaf, Puncak Kekuasaan Mataram (Politik Ekspansi Sultan 

Agung), 133 



60 

 

gelar Raja Parsi.25 Penggunaan gelar Sunan lebih lanjut merujuk pada 

penggunaan gelar Sunan pada para walisongo. Misalnya pada gelar 

Susuhunan atau sunan yang diperuntukan bagi Raden Rahmat dalam 

bentuk Susuhunan Ampel atau Sunan Ampel, sebab kedudukannya 

yang suci di dukuh Ampel dan kewenangan mengajarkan tasawuf 

pada muridnya26  Hal ini agaknya menjadikan referensi penggunaan 

Susuhunan atau Sunan dalam Sejarah kerajaan Mataram Islam bahwa 

keluarga kerajaan mampu membaur dengan Masyarakat sebagaimana 

dilakukan para Walisongo. 

Mardiyono menuliskan bahwa setelah adanya pelarian Sunan 

Amangkurat I beserta keluarganya dari kejaran Trunajaya, juga peristiwa 

mangkatnya Sunan Amangkurat I yang kemudian mewasiatkan pada 

Amangkurat II untuk melanjutkan takhta Kerajaan Mataram Islam.27 

Sejalan dengan ini, W.L Olthof menambahkan bahwa pasca 

penggumpulan kekuatan dari rakyat yang dipimpin Tumenggung 

Martoloyo bersama datangnya bala dan bantuan dari Jepara, Demak, dan 

Belanda. Pasukan tersebut bergerak ke daerah Kediri untuk berperang 

melawan Trunajaya.28 Dikalahkannya Trunajaya oleh pasukan 

Amangkurat II, bersamaan dengan itu wilayah Kediri berada di bawah 

kekuasaan Kerajaan Mataram. 

Hubungan ayah dan anak antara Amangkurat II dan 

 
25 Choirunnisa Nur Rahmaningsih, “Merawat Tradisi Islam di Indonesia”, 

Jurnal Ad-Dhuha, Vol. 1 No. 1, 64 
26 Choirunnisa Nur Rahmaningsih, “Merawat Tradisi Islam di Indonesia”, 

66 
27 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, (Jakarta: Araska, 2020),  , 183-185 
28 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, 238-243 



61 

 

Amangkurat I tidak berjalan damai, acap kali terjadi konflik di 

dalamnya. Misalnya saat terjadi konfrontasi perebutan Ni Rara Oyi 

yang berujung hilangnya nyawa Ni Rara Oyi dan Pangeran Pekik, 

bahkan menurut Olthof, sempat terjadi pembelotan Amangkurat II 

dengan rencana menurunkan takhta ayahnya.29 Amangkurat II 

bahkan pernah bekerjasama dengan Trunajaya guna melengserkan 

takhta ayahnya, namun namun kemudia Amangkurat II sadar dan 

mengubaha arah untuk mendukung ayahnya. Hasil dari Kerjasama itu 

membuat Trunajaya makin bertambah kuat, hingga akhirnya terjadi 

pemberontakan yang mengakibatkan Mataram Islam diluluhlantakan.  

Sepeninggalan Amangkurat I (w. 1677 M), serta bantuan dari 

para tumenggung pesisir dan kompeni Belanda, Amangkurat II 

berhasil merebut kembali Mataram Islam dan mendirikan Kasunanan 

Kartasura di wilayah Wanakerta.30 Sartono menuliskan bahwa dalam 

kondisi politik yang terjepit, maka adipati anom terpaksa 

mencurahkan harapannya pada kompeni. Faktor ketergantungan 

itulah yang akhirnya melemahkan kedudukannya sendiri dan 

keturunannya di masa mendatang.31 Keberhasilan Amangkurat II 

tentu tidak lepas dari berbagai faktor, baik faktor internal berupa 

dukungan masyarakat pesisir  dan tumenggung pemimpin wilayah 

maupun faktor eksternal berupa bantuan dari kompeni Belanda. 

2. Regenarasi dari Kerajaan Mataram Islam 

 
29 WL.Olthof, Babad tanah Jawi,  204 
30 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, (Jakarta: Araska, 2020),  195 
31 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900,  

188 



62 

 

Berhasilnya Amangkurat II mengalahkan Trunajaya, kemudian 

menggagas pemikiran  untuk membentuk sebuah pemerintahan baru 

yang memisahkan diri dengan pemerintahan lama di Plered. Menurut 

Mardiyono, berkat tambahan dukungan oleh para pengikut Amangkurat 

II, di tahun 1680  M Amangkurat II mendirikan istana baru di wilayah 

hutan Wanakerta yang kemudian diberi nama Kartasura. Hal ini terjadi 

sebab saat itu wilayah istana Plered telah dikuasai oleh adik Amangkurat 

II yakni Pangeran Puger.32 Menurut Wahyu, tidak semua senang atas 

pergantian raja karena saudara dari Amangkurat II yaitu Pangeran Puger 

juga telah menasbihkan diri sebagai raja.33 Adanya dualisme kekuasaan 

ini menjadikan rawan akan konflik internal istana. 

Serangkaiaan peperangan ini tidak membuat konflik selesai 

begitu saja, karena dalam pandangan Amangkurat II masih ada musuh 

lain dari keluarganya sendiri, yakni Pangeran Puger. Wahyu menuliskan 

bahwa selesai dengan urusan Trunajaya, Amangkurat II bergerang untuk 

menyerang istana Plered sehingga Pangeran Puger mengalami 

kekalahan dan melarikan diri ke Bagelan serta berakhir menyerah di 

tahun 1681. Pangeran Puger mendapatkan ampunan, namun masih 

dicurigai dan diamati oleh istana.34 Keberhasilan Amangkurat II tentu 

membuahkan hasil yang luar biasa, namun Amangkurat II perlu untuk 

mengingat konsilidasinya dengan kompeni yang perlu diwaspadai 

dampaknya. 

 
32 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram,  275 
33 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan 

Kitab Maulid Qasar), (Yogyakarta: Pt. Anak Hebat Indoonesia, 2017),  , 65 
34  Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan 

Kitab Maulid Qasar),  67 



63 

 

Kompeni Belanda dengan kesatuan dagang yang dikenal dengan 

VOC mengambil peluang besar atas konflik dalam pemerintahan 

Amangkurat II. Menurut Sartono, akibat kontrak yang ditandatangani 

1677 dan 1678, Kasunanan Kartasura banyak kehilangan daerah 

kekuasaannya  serta utang besar kepada VOC yang mustahil untuk 

dilunasi. Pendek kata, kekuasaan VOC bertambah makin besar di tanah 

Kasunanan Kartasura.35 Sartono menambahkan, Di sisi lain, dalam 

istana makin banyak partai anti kompeni yang dipimpin patih 

Nerangkusuma dan Nyai Asem. Sikap Sunan semakin lama juga sekin 

anti-kompeni karena pengaruh dari Nerangkusuma. Namun terkadang 

sikap Sunan juga mendua dan mudah terpengaruh lingkungannya. Maka 

dia senantiasa terombang-ambing antara kedua pendirian.36 Atas 

kebimbangan Sunan, di antara kedua sisi antara mendukung kompeni 

dan anti-kompeni membuat sikpa politiknya setengah-setengah 

Sikap tidak kokohnya Amangkurat II akhirnya terbongkar oleh 

VOC. Menurut Mardiyono, VOC berhasil menemukan bukti surat 

Amangkurat II yang ditunjukan kepada Cirebon, Johor, Palembang, dan 

Bangsa Inggris yang isinya ajakan untuk memerangi VOC. Selain itu, 

Amangkurat II juga mendukung pemberontakan Kapita Jonker antara  di 

tahun 1689. Maka pihak VOC menekan Kasunanan Kartasura untuk 

segera melunasi biaya perang Trunajaya sebesar 2,5 juta gulden. Hingga 

akhirnya Amangkurat II meninggal dunia pada tahun 1703 yang 

 
35 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan 

Kitab Maulid Qasar),  210 
36 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan 

Kitab Maulid Qasar),  214 



64 

 

kemudian pemerintahannya digantikan anaknya yaitu Amangkurat III.37 

Maka demikian perjalanan Kerajaan Mataram Islam yang berawal dari 

Alas Mentaok sehingga kemudian diubah menjadi sebuah 

perkampungan dan berkembang menjadi sebuah Kerajaan Islam yang 

nantinya diwarnai dengan berbagai konflik internal istana hingga terjadi 

dualisme kepemimpinan antara Sunan Amangkurat II di Kartasura dan 

Pangeran Puger di istana Plered. 

3. Dualisme di antara Dua Pemimpin 

Keberhasilan Amangkurat II menumpas pemberontakan 

Trunajaya tidak menjadikan masalah selesai begitu saja. Hal ini 

dikarenakan Amangkurat II masih harus menghadapi permusuhan 

dengan adik tirinya, Pangeran Puger atau Pakubuwono I. Menurut 

Mardiyono, awalnya Amangkurat II ditugasi untuk tetap di Plered 

menjaga Istana dan membendung Trunajaya selama Amangkurat I dan 

rombongannya pergi dari istana. Namun Amangkurat II menolak, 

sehingga Pangeran Puger mengajukan diri untuk menjaga istana dan 

membuktikan pada ayahnya bahwa tidak semua keluarga Kajoran 

bersekuut dengan Trunajaya.38 

Setelah Trunajaya berhasil menjarah harta keraton dan 

meninggalkan Plered, barulah Pangeran Puger kembali ke istana dan 

menumpas sisa-sisa anak buah Trunajaya yang berjaga disana. Selesai 

dengan rakaian tersebut, Pangeran Puger mendapat gelar barunya Sunan 

Ingalaga sebagai raja baru Mataram di Plered. Namun Amangkurat II 

 
37 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram,  280 
38 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 

231 



65 

 

tidak mengambil Tindakan apapun terhadap Pangeran Puger, 

barangkalikarena fokus dengan Trunajaya yang dianggap lebih 

berbahaya, juga Pangeran Puger adalah keluarganya sendiri maka 

masalah tersebut bisa diselesaikan dengan damai.39 Tindakan 

Amangkurat II tersebut seolah menandakat bahwa setelah hancurnya 

Kerajaan Mataram Islam, terdapat dualisme kepimimpinan dan dualisme 

wilayah pemerintahan yaitu di Plered dan di Kartasura. Namun untung 

saja selama 23 tahun memerintah (1680-1703) tidak terjadi kerusuhan 

antara Amangkurat II dan Pangeran Puger. 

Pada tahun 1703 Amangkurat II wafat dan digantikan putranya 

yaitu Amangkurat III. Kabar kematian tersebut memberanikan Pangeran 

Puger untuk merebut Kasunanan Kartasura. Menurut Mardiyono, 

PAngeran Puger awalnya tinggal di Semarang dan mendapat dukungan 

dari VOC, setelah dukungan tersebut Pangeran Puger mengangkat 

gelarnya sebagai Pakubuwana I. pada tahap selanjutnya, Amangkurat III 

memebangun pertahanan di Ungaran yang dikepalai oleh Pangeran Arya 

Mataram, namun pada akhirnya Arya Mataram membelot dan malah 

mendukung Pangeran Puger, karena terdesak dan tidak memiliki banyak 

pasukan sebab para Bupati Pesisir Tegal sampai Surabaya kompak 

mendukung Pangeran Puger Amangkurat II dan rombongannya 

melarikan diri ke Ponorogo. 

Selama masa pengejarannya Amangkurat III banyak berpindah 

tempat, hingga akhirnya di tahun 1708 menyerah dan diasingkan ke Sri 

Langka, hingga kemudia Pangeran Puger naik takhta di Kartasura dan 

 
39 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan 

Kitab Maulid Qasar), 59-60 



66 

 

bergelar Pakubuwana III.40 Adanya pengasingan tersebut maka 

selesailah takhta keturunan Amangkurat III sebagai Sunan kerajaan  

Kasunanan Kartasura. 

Tahun 1708 menjadi legistimasi bagi Pakubuwana I sebagai 

Sunan dua kerajaan, sehingga memeutuskan pemerintahannya ada di 

Kasunana Kartasura. Pada tahun 1719 Pakubuwono I wafat dan 

digantikan putranya yang mendapat gelar Pakubuwana II. Di masa 

pemerintahannya, terjadi kerusuhan entnis Tionghoa dan Pribumi 

melawan VOC.41 Pada sutuasi tersebut, yang awalnya memihak etnis 

Tionghoa dan pribumi karena terdesak pasukannya kalah, kemudian Ia 

malah membelot bersekutu dengan VOC.  

4. Keruntuhan dan Pembaruan Kasunanan Kartasura 

Salah satu faktor politik yang sering menganggu stabilitas 

kerajaan ialah masalah sekitar penggantian takhta. Hampir setiap 

kematian raja disusul oleh krisis politik sebba adanya perebutan 

takhta.42 Pada sisi lainnya, Kasunan Kartasura juga mengalami 

banyak kerugian karena perjanjian para leluhurnya dengan VOC 

mengakibatkan wilayah kekuasaan VOC makin meluas belum lagi 

hutanyang menumpuk dari Amangkurat I sampai Pakubuwana I 

sehingga terhitung Sunan harus menyerahkan beras 800 koyan 

selama 25 tahun serta terbukanya impor candu oleh VOC ke wilayah 

 
40 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 

236 
41 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan 

Kitab Maulid Qasar), 53 
42 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan 

Kitab Maulid Qasar), 62 



67 

 

Kartasura, belum lagi dalam upaya VOC melindungi Sunan dari 

pemberontakan, mereka menetapkan pembayaran sebesar 100.000 

real. Maka saat Pakubuawana II memerintah, dia sadar bahwa 

Kasunanan Kartasura tidak diperintah oleh kerajaan sepenuhnya, 

namun mereka dikekang oleh pihak VOC. 

Rakyat banyak mengalami kemiskinan serta para bupati 

mengambil suara rakyat untuk melengseekan Sunan. Kemisikinan 

tersebut juga membuat kriminalitas meningkat, sehingga banyak 

terjadi perampokan dimana-mana. Sebagian besar korban 

perampokan tersebut adalah orang-orang Tionghoa. Pihak kerajaan 

yang acap kali acuh dengan situasi, membuat pada tanggal 1 Februari 

1741 terjadi insiden perlawannan dari orang-orang Tionghoa . 

Kelompok yang kecewa itu kemudian menyerang istana Mataram di 

Keraton Kartasura yang dipimpin oleh Raden Mas Garendi atau 

Sunan Kuning. Pasukan ini berhasil menguasai istana pada 30 Juni 

1742.43 

Situasi genting ini membawa Pakubuwono II sebagai raja, 

berhasil melarikan diri bersama putra mahkota didampingi Kapten 

Belanda bernama Johan Andries van Hogendorff menuju Ponorogo, 

Jawa Timur. Penguasaan Mas Garendi atas istana Mataram di 

Kartasura tidak berlangsung lama. Sebab, pihak lain yaitu 

Cakraningrat IV berhasil merebut istana Kartasura. Akan tetapi, 

 
43 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 

239 



68 

 

setelah Cakraningrat berhasil dibujuk Belanda, keadaan menjadi 

aman. 

Pada November 1742, Pakubuwono II dapat kembali ke 

Keraton Kartasura dan menduduki kembali takhtanya. Namun akibat 

penyerangan sebelumnya, Keraton Kartasura rusak berat. Dalam 

kepercayaan jawa, keraton yang sudah rusak dan jatuh ke tangan 

pihak lain tidak boleh dibangun kembali karena akan sudah 

kehilangan dimensi sakralitas, seperti halnya terjadi di masa 

Amangkurat I yang memindahkan istana dari Kotagede ke Plered. 

Pada tahun 1746 Kasunanan Kartasura resmi berpindah ke wilayah 

Surakarta yang kemudian Belanda meminta perjanjian ulang 

mengenai penambahan hak-haknya, salah satu ajuan dari hak tersebut 

adalah  kompeni memaksa Pakubuwana II untuk menandatangani 

perjanjian bahwa Sri Sunan menyerahkan segala kekuasaan serta 

wilayahnya ke VOC. Atas dasar itulah kemudian adik Pakubuana II 

yakni Pangeran Mangkunegara melakukan gerilya dengan Raden 

Mas Said untuk memerangi Belanda. 44 

 Pakubuwana II mangkat pada tahun 1749, kemudian pihak 

Belanda mengangkat putra Pakubuwana II menjadi raja dan bergelar 

Pakubuwana III. Hal tersebut membuat adanya penolakan oleh para 

pembesar lainnya termasuk  Pangeran Mangkubumi merupakan adik 

dari Pakubuana II dan Raden Mas Said, sebab keduanya juga 

 
44 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 

235-242 



69 

 

menginginkan menjadi raja. Maka karena adanya pemebrontakan 

tersebut, VOC memanfaatkan untuk melakukan perundingan .  

Tidak puas dengan perundingan yang diajukan VOC, karena 

dari Pangeran Mangkubumi hanya diberikan gelar pangeran dan 

Raden Mas Said hanya patih, menyebabkan perundingan tersebut 

gagal. Gagalnya perundingan tersebut tentu menguntungkan VOC, 

karena sebelumnya kedua pangeran sudah tidak lagi bersatu untuk 

melawan. Keadaan demikian dimanfaatkan kembali oleh VOC 

hingga tahun 1754 dengan menjalankan politik adu domba atau 

dikenal sebagai Devide et Impera, yang menginstruksikan adanya 

pembagian wilayah dengan menyetujui perjanjian Giyanti tanggal 13 

Februari 1755 yangs alah satu isinya membagi wilayah kerajaan 

menjadi dua, yaitu Kasultanan Surakarta yang dipimpin oleh 

Susuhunan Pakubuwana III dan Keraton Yogyakarta yang dipimpin 

oleh Pangeran Mangkubumi atau Sultan Hamengku Buwana.45 Raden 

Mas Said masih melanjutkan dalam perlawanan melawan Belanda, 

namun 17 Maret 1757 diadakan perjanjian Salatiga yang membuat 

Raden Mas Said mendapatkan sebagian tanah Kasultanan 

Surakarta.46 Walaupun sudah diadakan perjanjian damai, hal ini 

justru menguntungkan Belanda karena secara keseluruhan Belanda 

mendapatkan tiga wilayah dalam sekali genggaman. Atas adanya 

perjanjian Giyanti tersebut yang membagi wilayah kerajaan menjadi 

 
45 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan 

Kitab Maulid Qasar), 72 
46 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 

246 



70 

 

dua, tentu sebagai penanda bahwa Kasunanan Kartasura dalam 

pembangunannya yang diwarnai konflik politik sudah berakhir.  

Lika-liku politik telah dilalui Kartasura, bermula dari leluhur 

tanah Mataram yang berupa hutan belantara berkembag hingga 

menjadi sebuah kerajaan Islam besar di jawa dalam kurun waktu. 

ketika menjadi sebuah kerajaan, Nataran masih mengalami berbagai 

tantangan dinamika politik yang selalu hadir di tiap pergantian 

pewaris kerajaan. Mengutip dari Mardiyono bahwa Kerajaan 

Mataram Islam yang melahirkan sekian banyak raja hingga Sultan 

Agung sebagai raja yang terkenal membawa Kerajaan Mataram Islam 

mencapai puncak kejayaannya, namun usai Sultan wafat, 

kemerosotan demi kemerosotan kian terjadi hingga muncul kerajaan 

baru yakni Kasunanan Kartasura, namun dalam kesempatan ini 

kerajaan tersebut tidak memiliki umur yang panjang, hingga akhirnya 

perebutan kekuasaan keturunan Sunan dan campur tangan politik dari 

luar yakni VOC menjadikan Kasunan Kartasura tidak dapat bertahan 

hingga akhirnya terpecah dalam perjanjian Giyanti.47 Rangkaian 

peristiwa yang terjad pada kurun masa kemunduran Kerajaan 

Mataram Islam hingga terbentuknya Kasunanan Kartasura menjadi 

satu bagian dari sejarah Islam terutama sejarah Islam di Indonesia. 

 

 

 

 

 
47 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, 284 



71 

 

C. Faktor Pendorong Berdirinya Kasunanan Kartasura 

1. Pribadi Raja yang Tidak Sekuat Pendahulunya 

Memimpin Kerajaan Mataram Islam selama tiga puluh dua 

tahun, tidak menjadikan Sunan Amangkurat I bebas dari konflik 

politik dalam istana. Beberapa peristiwa yang terjadi selama masa 

jabatannya membuktikan bahwa Susuhan Tegalarum itu tidak 

lebih baik daripada ayahnya. Pada masa Sultan Agung wilayah 

Kerajaan Mataram Islam berhasil mengalami perluasan wilayah 

dan menjadi kerajaan yang kuat. Apalagi dengan adanya 

keinginan sultan untuk meluaskan kekuasaannya di seluruh Jawa. 

Dalam Ensiklopedi Islam, ambisi Sultan Agung bahkan tidak 

hanya untuk menaklukan Pulau Jawa saja, namun juga ke wilayah 

luar Jawa.48 Beberapa tradisi atau kebijakan baru di masa Sultan 

Agung, di antaranya: 

a. Di selenggarakan Tradisi Grebeg Maulud yang 

menghadirkan seluruh pembesar istana dan rakyat. 

b. Kebijakan yang mewajibkan pejabat-pejabatnya untuk 

melaksanakan sholat Jumat bersama di Masjid Keraton. 

c. Sumbangsih Sultan Agung dalam memadukan kalender 

Qomariyah Islam dengan tahun Saka Jawa.  

d. Perintah agar para adipati dan bupati memenui Sultan setiap 

Senin-Kamis, tradisi ini merupakan tradiis era Majapahit 

yang disebut sebagai Seba.49  

 
48 Dewan Redaksi Ensiklopedia Islam, Ensiklopedia Islam 1, (Jakarta: 

Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996), 64-66 
49 Ahmad Wahyudin Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa, 39 



72 

 

 

Berbeda dengan ayahnya, saat pemerintahan Amangkurat I 

diwarnai dengan konflik dan pemberontakan, di antara 

pemberontakan tersebut adalah, 

a. Pemberontakan Mas Alit atau Pangeran Danapoyo 

Pemberontakan ini dilatarbelakangi oleh penentangan 

karena Amangkurat I banyak menyingkirkan tokoh-tokoh 

senior dalam istana yang tidak sejalan dengan politiknya.50 

Maka sebagai balasan atas pemberontakan ini, Raden Mas Alit 

dibunuh beserta para pengikutnya, yang di dalamnya banyak 

para ulama dan tokoh Islam. Menurut Peri, jumlah ulama dan 

keluarga yang saat itu dibunuh sekitar 5.000-6.000 orang.51 

Banyaknya ulama yang terbunuh agaknya menjadi terlalu 

gegabah bagi Sunan, sebab bisa saja ada pilihan lain selain 

hukuman pembunuhan tersebut, namun tampaknya 

Amangkurat I ingin agar tidak tersisa lagi para pemberontak 

yang nantinya dapat menggulingkan kekuasaannya. 

b. Pemberontakan Trunajaya 

Pemberontakan Trunajaya bermula dari persekutuan 

antara Pangeran Anom dengan Trunajaya yang berakhir 

menyebabkan hancurnya keraton Mataram Islam. Raden 

Trunajaya diketahui merupakan pangeran asal Madura yang 

bersekutu juga dengan kelompok dari Makassar. Ayah 

Trunajaya yaitu Demang Melayakusuma merupakan salah satu 

 
50 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, 226 
51 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, 230 



73 

 

dari tokoh bangsawan dan ulama yang menjadi korban atas 

pembantaiaan Amangkurat I dimasa kalahnya Pangeran Alit 

Di tengah perancangan strategi perang, Pangeran Anom 

berbalik ke ayahnya, sehingga Trunajaya bersama kelompok 

pasuka Makassar harus melancarkan sendiri aksi 

pemberontakannya. Awalnya pemberontakan ini dimenangkan 

pihak Trunajaya sehingga Amangkurat I, putra, keluarga dan 

pasukannya lari menjauh dari keraton, hingga Amangkurat I 

dinyatakan meninggal di tengah pelariannya. 

 

Banyaknya pemberontakan yang terjadi bisa jadi 

merupakan bentuk intropeksi bagi Sunan Amangkurat I agar 

menjadi pribadi yang baik lagi dan agar tidak gegabah dalam 

mengabil suatu keputusan sehingga bisa bersikap bijaksana. Salah 

satu unsur yang harus dimiiliki sorang pemimpin adalah 

berkepribadian baik. 

Ibnu Khaldun mengatakan bahwa seorang yang memiliki 

kekuasaan harus dibarengi dengan perlengkapan lainnya, yaitu 

karakter yang baik. Sebab eksistensi pemimpin tanpa aksesoris 

pelengkapnya bagaikan eksistenis seseorang tanpa anggota tubuh 

yang lengkap.52 Karakter baik merupakan dukungan utama 

seorang yang berkuasa, karena bagaimana rakyatnya bisa taat jika 

pemimpinnya saja berbuat kerusakan. Ibnu khaldun juga 

mengatakan bahwa, 

 
52Ibnu Khaldun, Muqaddimah Ibnu Khaldun, 227 



74 

 

 فقد تبين أن خلال الخير شاهدة بوجود الملك لمن وجدت له العصبية 53
“Jelaslah bahwa karakter baik merupakan salah satu faktor 

pendorong tercapainya puncak kekuasaan bagi orang yang 

memiliki  yang memadai” 

 

‘Aṣabiyah karena agama terjadi karena adanya masyarakat 

dan pemimpin yang tunduk pada agamanya. Ibnu Khaldun 

menuliskan bahwa walaupun kekuasaan diraih lewat solidaritas 

atau fanatisme atau yang dikenal dengan ‘aṣabiyah, namun 

kesatuan jiwa-jiwanya merupakan kehendak dan pertolongan dari 

Allah SWT. jika pemerintahan dan masyarakatnya tunduk pada 

kebenaran agama dan menolak tipu daya, maka kondisi tersebut 

akan menyatukan visi dan misi mereka. Dengan persatuan dan 

kesatuan tersebut, maka kerajaan akan semakin kuat dan jaya.54 

Bisa jadi ‘aṣabiyah karena agam tidak tejadi kurun waktu 

kemunduran Kerajaan Mataram Islam hingga lahirnya Kasunanan 

Kartasura. 

2. Rivalitas antara Sunan dan Putra Mahkota 

Di awali oleh pengangkatan Rara Oyi sebagai selir sunan, 

menjadikan terdapat permusuhan antara Amangkurat I dengan 

putranya. Sang outra ternyata tertarik dengan selir raja, sehingga 

diam-diam menikahi perempuan tersebut. Kabar tersebut 

kemudian didengar oleh sang sunan dan menjadikannya marah. 

Kemarahan Amangkurat I membawa dampak yang besar, di 

antaranya kasus pembunuhan sang selir, Pangeran Pekik, dan 

 
53 Ibnu Khaldun, Muqaddimah , 118 
54 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun,  , 262-263 



75 

 

istrinya.55 Pangeran Pekik dan istrinya yang merupakan kakek dari 

Pangeran Anom menjadi korban atas masalah yang dilakukan 

cucunya karena dianggap berkomplotan dengan Pangeran Anom 

saat menjalankan kesalahannya. 

3. Kekalahan dari Trunajaya 

Pelarian Amangkurat I dan keluarga serta pasukannya 

meninggalkan keraton, menyebabkan keraton Plered mudah 

diambil alih oleh Trunajaya. Korban dari pemberontakan tersebut 

tidak hanya para pekerja istana, namun para rakyat sekitar keraton 

juga mengalami kesengsaraan hidup. Selain banyaknya harta 

dalam keraton yang diambil leh Trunajaya dan pasukannya, 

penjarahan juga dirasakan oleh rakyat.56 Sehingga selain kondisi 

politik kerajaan yang tidak stabil, juga kondisi masyarakat 

Mataram Islam berada pada kondisi terburuk mereka. 

Rakyat saat itu mengalami kondisi yang tidak stabil, baik 

dari kehidupan ekonomi maupun sosialnya. Padahal apabila 

situasi dan kondisi kerajaan kuat maka rakyat akan mendapatkan 

ketenangan dan ketentraman. Namun bisa jadi pada masa awal 

Amangkurat I memimpin sepeninggalan ayahnya, kerajaan dalam 

kondisi yang baik sehingga unsur kerajaan masih terjaga. Seiring 

berjalannya waktu kenyamanan tersebut menjadikan kerajaan 

hidup dalam masa stagnansi, sehingga di masa Amangkurat I, 

Mataram Islam bahkan kurang berhasil dalam ekspansi 

memperluas wilayah.  

 
55 WL.Olthof, Babad tanah Jawi,  204 
56 WL.Olthof, Babad tanah Jawi,  243 



76 

 

Panembahan Senopati mampu membuat Kerajaan Mataram 

Islam meluaskan wilayahnya hingga ke Surabaya pada tahun 1589 

M. Kemudian oleh Sultan Agung, wilayah Mataram Islam makin 

meluas lagi, hingga ke beberapa wilayah Madura pada tahun 1624 

M.57 Dorongan untuk terus memajukan kerajaan menjadi penting, 

agar pemimpin tidak terlena dengan ketentraman dan ketenangan. 

Ibnu Khaldun berpendapat bahwa, 

 فإذا حصل الملك أقصر عن المتاعب التي كانوا يتكلمونها في طلبه، وآثروا الراحة والسكون  والدعة 58
“Jika kekuasaan telah diperoleh, maka mereka enggan 

melibatkan diri dalam penderitaan ketika hendak 

menggapai kekuasaan. Mereka memilih istirahat, 

menenangkan diir, dan bersantai.” 

 

Kurangnya dorongan minat pemimpin untuk memajukan 

kerajaan di ambang kemunduran. Lemahnya kekuatan kerajaan 

bahkan bisa menjadi maslah baru dengan adanya serangan dari 

pihak lain. Telebih jika kerajaan tersebut ternyata lemah dalam 

militernya. 

4. Dukungan dari Tumenggung Wilayah Pesisir terhadap 

Amangkurat II 

Sepeninggalan Sultan Agung (w. 1645 M) Mataram Islam 

dipimpin pemerintahannya oleh putra sulung Sultan Agung yaitu 

Sunan Amangkurat I. Namun Mataram Islam dibawah 

kepemimpinan Amangkurat I tidak cukup berhasil, sehingga di 

masa tersebut banyak penurunan kualitas Mataram Islam dalam 

 
57 Ahmad Wahyudin Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa, 42 
58 Ibnu Khaldun, Muqaddimah, 137 



77 

 

berbagai aspek. De Draaf mencontohkan dalam karya sastra 

bahkan jarang ada pejangga keraton yang menuliskan serat atau 

babad tentang sejarah pada masa itu. Padahal di masa Sultan 

Agung kesustraan jawa berkembang dengan baik, bahkan Sultan 

Agung sendiri banyak menuliskan karya sastra dalam bentuk serat 

misalnya serat nitipraja, serat kekiyasaning pangracutan, serat 

sastra gendhing.59 

 Mardiyono mengatakan bahwa pembentukan Kasunanan 

Kartasura bermula dari pemberontakan oleh Trunajaya serta 

mangkatnya Sunan Amangkurat I dalam pelariannya, ditambah lagi 

terdapat wasiatnya pada Amangkurat II untuk merebut kembali 

Kerajaan Mataram Islam.60 Sehingga setelah hancurnya 

pemerintahan Mataram Islam di Plered, kemudian  memunculkan 

dua kerajaan lain yaitu di bekas istana Plered yang dipimpin  

Pangeran Puger dan di Kartasura yang dipimpin Amangkurat II 

W.L Olthof mengatakan bahwa pasca meningalnya 

Amangkurat I terjadi penghimpunan kekuatan dari rakyat yang 

dipimpin Tumenggung Martoloyo bersamaan datangnya bala bantuan 

dari Jepara, Demak, dan Belanda. Pasukan tersebut bergerak ke 

daerah Kediri untuk berperang melawan Trunajaya.61 Proses 

Amangkurat II untuk melanjutkan titah ayahnya tentu tidak semudah 

menitih anak tangga. Kendatipun terbilang susah, atas bantuan  

 
59 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun,  123 
60 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, (Jakarta: Araska, 2020),  , 183-185 
61 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, terj. HR. Sumarsono, (Yogyakarta: Narasi, 

2021),  , 238-243 



78 

 

pelbagai tumenggung daerah pesisir, Amangkurat II berhasil 

mendirikan Kasunanan Kartasura dan membendung pemberontakan 

Trunajaya. 

Menurut Mardiyono, atas dukungan para pengikutnya, di 

sekitar tahun 1680 Masehi Amangkurat II memulai pemerintahan 

dengan mendirikan kerajaan baru di wilayah hutan di daerah 

Wanakerta dan diberi nama Kartasura. Hal ini terjadi sebab wilayah 

istana Plered telah dipimpin oleh adiknya yakni Pangeran Puger.62  

Amangkurat II berhasil melanjutkan Kerajaan Mataram Islam 

dengan cara mendirikan kerajaan baru yaitu Kasunanan Kartasura di 

wilayah Wanakerta. Di sisi lain, adik dari Amangkurat II yaitu 

Pangeran Puger berusaha melanjutkan kembali Mataram Islam di 

Plered. Sehingga, kelak akan ada dualisme kepimpinan di Mataram 

Islam. 

Penganugerahan gelar tumenggung biasanya diberikan 

secara turun temurun, sebagaimana gelar raja.63 Adanya bantuan 

dari para tumenggung pesisir terutama Tumenggung Tegal, 

Tumenggung Jepara, dan Tumenggung Demak menjadikan 

kemudahan Amangkurat II memperoleh bala bantuan dan 

pasukan. Tentu ikatan darah menjadi hal penting dalam 

mendukung kelompoknya sendiri. Alasan lain mengapa para 

tumenggung ini membantu Amangkurat II karena wilayah mereka 

yang paling dekat dengan pusat Mataram Islam. Ikatan darah 

menjadi aspek penting dalam membentuk solidaritas dalam 

 
62 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram,  , 275 
63 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, 242 



79 

 

kelompok. Ibnu Khaldun mengatakan jika  tingkat kekeluargaan 

antara dua orang yang bantu-membantu itu dekat sekali, maka 

jelas bahwa ikatan darahlah yang membawa kepada kesukuan 

yang sesungguhnya. Apabila tingkat kekeluargaan itu jauh, maka 

ikatan darahnya semakin lemah.64 Respon manusia untuk 

menolong orang lain, cenderung di dasarkan pada kekeluargaan, 

apabila kerabat dekat, tentu respon tersebut akan cepat, jika saja 

tidak dapat membantumaka timbul rasa khawatir terhadap respon 

orang lain sebab kewajibannya terhadap ikatan kekeluargaannya. 

 فإذا كان ظاهرا واضحا حمل النفوس على طبيعتها من النعرة كما قلناه 65
“Apabila ikatan kekeluargaan itu tampak jelas, maka itu aka 

berguna sebagai jalan menuju solidaritas” 

Setiap komunitas atau pemukiman dari suatu suku memiliki 

fanatisme sendiri.  Menurut Ibnu Khaldun,  ‘aṣabiyah sebab 

adanya kekerabatan ini merupakan ‘aṣabiyah paling kuat 

ikatannya. Ibnu Khaldun juga mengatakan bahwa buah dan 

manfaat dari garis keturunan adalah fanatisme yang solid dan 

saling membantu. Ketika fanatisme disegani dan tempat 

peremaiaannya terjaga dengan baik, maka manfaat dari garis 

keturunan tersebut jelas lebih kuat dan lebih terasa.66 Dapat 

diambil kesimpulan bahwa adanya solidaritas atau fanatisme bisa 

terbentuk karena memiliki persamaan rasa sebagai saudara atau 

dengan kata lain masih keluarga. 

 
64 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 192 
65 Ibnu Khaldun, Muqaddimah, 104 
66 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun,  206 



80 

 

Amangkurat II telah mendapat ‘aṣabiyah dari para 

tumenggung pesisir Jawa, maka tentu berbeda dengan ‘aṣabiyah 

rakyat pesisir jawa. Masyarakat yang terlibat menjadi bala 

bantuan bagi Amangkurat II bisa jadi karena taat pada 

tumenggungnya atau proses perekrutan tersebut karena unsur 

adanya kewajiban. Menurut Tim Folkor Tegal, para laki-laki 

Kadipaten Tegal berkumpul di pesanggahan sebanyak 400 orang, 

dan esok paginya Amangkurat II menugaskan utusan 

Tumenggung Martoloyo untuk mengabarkan pada tumenggung 

lainnya.67 Dan rupanya memang wilayah pesisir Jawa baik 

pemimpinnya atau rakyatnya masih setia dengan Mataram Islam. 

Tim Folkor Tegal menuliskan bahwa, ramainya pesanggrahan ini 

diikuti kiriman hadiah dari Kendal, Kaliwungu, dan Kedu.68 Maka 

‘aṣabiyah antara Amangkurat II dengan tumenggung wilayah 

pesisir jawa tergolong ‘aṣabiyah kekerabatan dan ‘aṣabiyah 

kesetiaan. 

Dikatakan ‘aṣabiyah kekerabatan sebab garis keturunan 

para tumenggung berasal dari garis keturunan yang sama dengan 

raja. Dikatakan ‘aṣabiyah kesetiaan karena adanya beberapa 

kiriman hadiah dari Kendal, Kaliwungu, dan Kedu serta dukungan 

dari wilayah Tegal, Jepara, Demak, dan Pati. 

Ibnu Khaldun mengatakan bahwa loyalitas karena garis 

keturunan juga dapat terganti dengan solidaritas yang terbangun 

karena kesetiaan. Garis keturunan meskipun natural, namun 

 
67 Tim Folkor Tegal, Tegal Bercerita, 8 
68 Tim Folkor Tegal, Tegal Bercerita, 9 



81 

 

terkadang kurang begitu kuat, jika tidak ada sikap saling membela 

dan mmepertahankan diri, tidak memiliki hubungan  aktivitas 

dalam waktu lama, dan tidak diasuh dalam lingkungan yang 

sama.69 Bisa disimpulkan bahwa tolak ukur kesetiaan bukan hanya 

dilihat dari garis keturunan ataupun persekutuan, penilaian ke 

loyalan suatu masyarakat bisa dilihat dari sikap fanatisme mereka 

terhadap negaranya. 

Menurut hemat penulis, rakyat saat itu bisa jadi belum 

terlalu sadar akan konflik Kerajaan Mataram yang menjadi 

berkepanjangan, apalagi kondisi wilayah mereka yang walaupun 

dekat dengan pusat kerajaan Mataram Islam, namun tidak 

terdampak langsung, sebagaimana bukan masyarakat yang hidup 

dekat dengan keraton. Ketaatan masyarakat dalam mendukung 

pemimpinnya walaupun bukan secara langsung taat kepada 

Amangkurat II, namun melalui taat kepada tumenggung mereka, 

merupakan angin segar bagi Amangkurat II karena berhasil 

mendapatkan bala bantuan dalam melawan Trunajaya. 

5. Adanya Bantuan dari VOC 

Pada masa Sultan Agung, Kerajaan Mataram islam menajdi 

kerajaan yang mandiri arah politiknya, bahkan Sultan Agung tidak 

melakukan persekutuan dengan kompeni dagang Belanda. 

Berbeda dengan masa Sultan Agung, saat kepemimpinan 

Amangkurat I VOC bahkan disambut dengan baik lewat 

pengadaan beberapa perjanjian. Menurut Sartono, tatanan politik 

 
69 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun,  , 319 



82 

 

di Jawa saat itu mejadikan persekutuan yang terjadi tidak murni, 

ideologi ataupun kepentingan masing-masing pihak menjadi salah 

satu alasan terbentuknya hubungan persekutuan.70 

Pada masa Sultan Agung, pertanian dan perniagaan menjadi 

sektor yang naik dengan baik. Namun pada masa Amangkurat I 

yang terjadi adalah sebaliknya, apalagi dengan jatuhnya 

Pelabuhan Malaka ke tanggan VOC menjadikan pengiriman 

komoditas beras masyarakat Mataram Islam menjadi terganggu. 

Karena tidak kuatnya pertahanan Mataram Islam pada saat itu 

manjadikan Amangkurat I pada akhirnya melakukan beberapa 

perjanjian dengan pihak VOC.71 Dengan diadakannya perjanjian 

tersebut, maka Matara Islam kembali diizinkan melakukan 

kegiatan perniagaan.  

Perubahan strategi politik pada masa Amangkurat I 

menjadikan Kerajaan Mataram Islam makin melemah. Menurut 

Sartono, awalnya di masa Sultan Agung politik ekspansi yang 

dilakukan Mataram Islam dengan cara menyerang kota-kota 

pesisir lawan.72 Maka berkat taktik ini Sultan Agung banyak 

mengalami kemenangan, karena pelabuhan sautu daerah menajdi 

titik penting perniagaan. Sangat disayangkan, bahkan di Masa 

Kartasura nanti, sepanjang pesisir Jawa termasuk pelabuhannya 

 
70 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 

184 
71 Ahmad Wahyudin Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa, 59 
72 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 

124 



83 

 

malah diambil alih oleh Belanda. Maka, sudah mungkin jika di 

masa itu perdagangan dan ekonomi menjadi merosot. 

Dampak lain dari jatuhnya Malaka ke tangan VOC 

menjadikan banyak pedagang dari Malaka berpindah ke wilayah 

Makassar. Hal ini kemudian menjadikan pedagang Eropa wilayah 

lain, seperti Spanyol, Portugis, Inggris, Perancis, dan Denmark 

berbondong datang ke wilayah Makassar. Hal ini kemudian 

menyebabkan Makassar bersekutu dengan Trunojoyo73 dampak 

tersebut menjadi berkepanjangan hingga menciptakan dua 

persekutuan antara, Belanda dengan Mataram Islam melawan 

Trunajaya dengan Makassar. Persekutuan tersebut juga memberi 

efek domino yang besar terhadap tatanan politik Kerajaan 

Mataram Islam hingga nantinya mengalami keruntuhan dan 

diteruskan dengan berdirinya Kasunanan Kartasura. 

Mendapatkan bantuan dari pihak lain terkadang bisa 

menjadi alternatif tercepat, namun tertu memiliki dampak baik 

dan dampak buruk. Maka saat melakukan kesepakatan dengan 

pihak luar memerlukan banyak pertimbangan. Ibnu Khaldun 

mengatakan bahwa sebenarnya fase berdirinya suatu negara 

terdapat 2 fase, pertama rezim yang berkuasa dapat mencapai 

kekuasaan karena dukungan bangsa dan kaumnya.74 Kerjasama 

antara pemimpin dan kaumnya yang berjalan dengan apik dan 

terjaga, dapat mempermudah pemimpin dalam mengemban tugas 

kekuasaannya. 

 
73 Ahmad Wahyudin Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa, 59 
74 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 316 



84 

 

Ibnu Khaldun menambahkan, memasuki fase kedua, 

biasanya terjadi menurunnya kualitas kepercayaan pemimpin 

kepada kaumnya, misalnya dengan mengambil kelompok lain 

daripada mengambil dari kaumnya untuk duduk di pemerintahan. 

Jika kebijakan sedemikian rupa, maka semua itu merupakan 

sinyal keruntuhan Kerajaan dan tanda-tanda kehancuran.75 

Hilangnya solidaritas pemimpin kepada kaumnya tentu menjadi 

bencana tersendiri, hal itu juga mengakibatkan menurunnya 

kepercayaan dan solidaritas antara pemerintahan dan kaum atau 

rakyatnya.  

Dalam kasus Kerajaan Mataram Islam, bantuan dari VOC 

merupakan cara tercepat mendapatkan kekuatan besar untuk 

mengalahkan Trunajaya. Tapi kemudian bantuan tersebut malah 

menjadi bom waktu di kemudian hari, karena beban bayaran pajak 

dari VOC  untuk Kasunanan Kartasura menjadi banyak, belum 

lagi legalitas Belanda untuk mengambil beberapa wilayah pesisir 

Kerajaan Mataram Islam.  

 

D. Proses Berdirinya Kasunanan Kartasura dalam Sudut 

Pandang Ibnu Khaldun 

Kasunanan Kartasura merupakan regenerasi dari Kerajaan 

Mataram Islam yang proses berdirinya diakibatkan oleh adanya 

kemunduran Kerajaan Mataram Islam karena serangan Raden 

Trunajaya. Mataram Islam sempat menjadi kerajaan Islam besar di 

 
75 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 317 



85 

 

Pulau Jawa yang saat itu dibawah kepemimpinan Sultan Agung. 

Namun sangat disayangkan saat kepemimpinan raja keempatnya 

yaitu Sunan Amangkurat, Kerajaan Mataram Islam mengalami masa 

kemunduran. Generasi pertama Kerajaan Mataram Islam adalah 

Panembahan Senapati, generasi kedua adalah Panembahan 

Anyakrawati, generasi ketiga adalah Sultan Agung dan generasi 

keempat adalah Amangkurat I.  

Berbeda dengan riwayat sejarah Kasunanan Kartasura sempat 

dipimpin lebih dari tiga raja, yakni Amangkurat II, Amangkurat III, 

dan Pakubuwana I. Sedangkan di masa Pakubuwana II dan berlanjut 

pada masa Pakubuwono III terdapat pergantian nama dan 

perpindahan keraton dari Kartasura ke Surakarta. Namun, secara 

umumnya, Kasunanan Kartasura adalah sama dengan Kasunanan 

Surakarta sebelum adanya perjanjian Giyanti yang membagi wilayah 

Kasunanan menjadi dua, yakni Surakarta dan Yogyakarta. 

Berdasarkan waktu berdiri hingga keruntuhannya atau perubahannya 

(dalam hal ini Kasunanan Kartasura setelah Giyanti), Kerajaan 

Mataram Islam ada dalam riwayat sejarah kerajaan Islam di 

Indonesia selama 91 tahun (1586 M – 1677 M). Sedangkan 

Kasunanan Kartasura mampu bertahan sampai kurun waktu 75 tahun 

(1680 M – 1755 M). 

Riwayat sejarah dari Kerajaan Mataram Islam ternyata sejalan 

dengan pendapat ‘aṣabiyah dari Ibnu Khaldun. Menurut Ibnu 

Khaldun, umur suatu kerajaan hanya sebatas pada generasi keempat 

saja. Hal semacam ini biasa terjadi dipengaruhi oleh raja-raja dan 

para penguasa. Sehingga terdapat pertimbangan bahwa generasi 



86 

 

pertama para raja-raja dan penguasa sebagai pendiri utama, generasi 

kedua sebagai yang melanjutkan, generasi ketiga yang mengikuti 

jejak, dan generasi keempat yang menghancurkan. Menurut Ibnu 

Khaldun, banyaknya nenek moyang atau kerabat terdahulu yang 

mulia, terhormat, dan disegani merupakan tambahan manfaat lain. 

Generasi pertama yang menjadi terhormat dan disegani menjadi 

awalan untuk memimpin ‘aṣabiyah dalam suatu kelompok 

masyarakat, namun biasanya yang terjadi kepemimpinan generasi 

selanjutnya hanya bertahan sampai empat generasi saja. Putra yang 

datang sesudahnya hanya melanjutkan kebesaran yang telah 

dibangun sang ayah dengan bermodalkan pengajaran yang didengar 

dan diwarisinya. Hanya saja kualitas pengajaran dan pewarisan 

tersebut tentu mengalami kekurangan. Kemudian pada generasi 

keempat akan mengalami penurunan kualitas dan kekurangan dalam 

berbagai segi dan bahkan kehilangan kebaikan karakter yang telah 

dijaga oleh generasi sebelum mereka.  

Asumsi bahwa pada generasi keturunan, yang menganggap 

kepemimpinan dan keagungan  mereka didapat bukan karena usaha 

dan kerja keras, melainkan sesuatu yang natural sejak lahir dan 

mampu berdiri sendiri bukan karena usaha kelompok dan bukan juga 

karena karakter pendahulunya yang memiliki kehormatan ditengah 

masyarakat, menjadikan dirinya menjauh dari orang-orang yang 

memiliki solidaritas kepadanya dan menganggap dirinya lebih baik 

dibanding mereka. Maka tentu adanya keyakinan semacam ini 

menjadikan para pendukung yang awalanya memiliki solidaritas atau 

‘aṣabiyah menjadi merasa terhina dan pada akhirnya mereduksi 



87 

 

kemarahan mereka terhadapnya serta memunculkan sikap 

merendahkan pemimpinnya.76 Kenyataan ini menyebabkan 

masyarakat menarik diri dan memilih pemimpin lain dan tunduk pada 

‘aṣabiyah kelompok lain. Sayangnya, dalam ‘aṣabiyah Ibnu Khaldun 

tidak dijelaskan mengenai panjang umu atau kurun waktu suatu 

kerajaan dapat berdiri hingga runtuh. 

Pembahasan mengenai kurun waktu dan umur suatu kerajaan 

dapat berdiri hingga runtuh dan kaitannya dengan Kasunanan 

Kartasura, dapat diambil kesimpulan bahwa  memang benar bahwa 

kuat atau tidaknya suatu kerajaan bisa bertahan lama, dipengaruhi 

oleh masa kepemimpinan rajanya. Seperti yang Ibnu Khaldun 

tetapkan bahwa kejayaan suatu kerajaan hanya dapat bertahan pada 

empat generasi.77 Hal ini sesuai dengan Kasunanan Kartasura yang 

setelah beberapa generasi setelah kepemimpinan generasi raja 

keempat mengalami kemunduran. 

‘Aṣabiyah menurut Ibnu Khaldun digolongkan dalam beberapa 

jenis, diantaranya ‘aṣabiyah kekerabatan, ‘aṣabiyah persekutuan, 

‘aṣabiyah kesetiaan, ‘aṣabiyah perbudakan, dan ‘aṣabiyah karena 

Agama. Pada masa awal berdirinya Kasunanan Kartasura juga 

terdapat ‘aṣabiyah , diantaranya: 

1. ‘Aṣabiyah Kekerabatan 

‘Aṣabiyah kekerabatan dapat mempermudah sesorang untuk 

mendapatkan suksesi dalam kepemimpinan. Ibnu Khaldun 

mengatakan bahwa sejatinya kepemimpinan tidak dapat diraih 

 
76 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 213 
77 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 148 



88 

 

kecuali dengan adanya supermasi atau kekuatan. Sedangkan 

supermasi atau kekuatan untuk meraih kepemimpinqn hanya 

didapatkan melalui fanatisme atau solidaritas dalam kelompok.78  

Menurut Ibnu Khaldun, banyaknya kerabat terdahulu yang 

mulia, terhormat, dan disegani merupakan tambahan manfaat lain. 

Generasi pertama yang menjadi terhormat dan disegani menjadi 

awalan untuk memimpin ‘aṣabiyah dalam suatu kelompok 

masyarakat, namun biasanya yang terjadi kepemimpinan generasi 

selanjutnya hanya bertahan sampai empat generasi saja. Putra 

yang datang sesudahnya hanya melanjutkan kebesaran yang telah 

dibangun sang ayah dengan bermodalkan pengajaran yang 

didengar dan diwarisinya. Hanya saja kualitas pengajaran dan 

pewarisan tersebut tentu mengalami kekurangan. Kemudian pada 

generasi keempat akan mengalami penurunan kualitas dan 

kekurangan dalam berbagai segi dan bahkan kehilangan kebaikan 

karakter yang telah dijaga oleh generasi sebelum mereka.  

‘Aṣabiyah kekerabatan terdapat dalam sejarah Kasunanan 

Kartasura, Pangeran Mangkubumi dan Raden Mas Said masih 

terikat kekerabatan dengan keraton, maka benar yang dikatakan 

Ibnu Khaldun bahwa jika  tingkat kekeluargaan antara dua orang 

yang bantu-membantu itu dekat sekali, maka jelas bahwa ikatan 

darahlah yang membawa kepada kesukuan yang sesungguhnya. 

Pangeran Mangkubumi dan Raden Mas Said membendung 

kekuatan untuk melawan VOC, awalnya hanya Pangeran 

 
78 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 201 



89 

 

Mangkubumi yang berjuang melawan VOC, namum kemudian 

Raden Mas Said dan para pengikutnya menolong dan bersama 

membendung kekuatan dalam perlawanan terhadap VOC.79 Sikap 

saling menolong satu sama lain memberi manfaat pada orang lain, 

dalam hal ini proses Pangeran Mangkubumi dalam melawan VOC 

lebih mudah karena bantuan Raden Mas Said. 

Selain itu terdapat kisah lain ‘Aṣabiyah kekerabatan  yang  

mewarnai sejarah Kasunanan Kartasura, Dikatakan ‘aṣabiyah 

kekerabatan sebab garis keturunan para tumenggung berasal dari 

garis keturunan yang sama dengan raja. Amangkurat II yang 

mendapat ‘aṣabiyah dari para tumenggung pesisir Jawa, maka 

tentu berbeda dengan ‘aṣabiyah rakyat pesisir jawa. Masyarakat 

yang terlibat menjadi bala bantuan bagi Amangkurat II bisa jadi 

karena taat pada tumenggungnya atau proses perekrutan tersebut 

karena unsur adanya kewajiban.80 Dan rupanya memang wilayah 

pesisir Jawa baik pemimpinnya atau rakyatnya masih setia dengan 

Mataram Islam. Tim Folkor Tegal menuliskan bahwa, ramainya 

pesanggrahan ini diikuti kiriman hadiah dari Kendal, Kaliwungu, 

dan Kedu.81 

2. ‘Aṣabiyah Persekutuan 

‘Aṣabiyah persekutuan terbentuk karena adanya jalinan 

 
79 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 

243 
80 Tim Folkor Tegal, Tegal Bercerita, 8 
81 Tim Folkor Tegal, Tegal Bercerita, 9 



90 

 

ikatan dengan kelompok lain.82 Loyalitas antara pemerintahan 

dengan sekutunya bisa menjadi kuat maupun menjadi lemah. Hal 

ini menurut Ibnu Khaldun disebabkan dua faktor, yaitu pertama 

jika persekutuan terjadi saat sebelum berhasil merebut kekuasaan, 

maka ‘aṣabiyah yang ada sama seperti ‘aṣabiyah sebab garis 

keturunan. Kedua, jika persekutuan terjadi saat kelompok tersebut 

dalam waktu maupun saat sudah mencapai kekuasaan, maka 

kekuasaan ini dapat membedakan antara tuan dan budaknya. 

Dengan demikian, status mereka layaknya orang asing dan 

kualitas  ‘aṣabiyah yang ada juga lemah sebab waktu persekutuan 

tersebut relatif lebih singkat.83  

Berkat campur tangan pihak Belanda, menjadikan Kasunan 

Kartasura banyak kerugian. Terhitung dari  perjanjian leluhur 

Kartasura  dengan VOC, mengakibatkan wilayah kekuasaan VOC 

makin meluas. Belum lagi hutan yang menumpuk dari 

Amangkurat I sampai Pakubuwana I sehingga terhitung Sunan 

harus menyerahkan beras 800 koyan selama 25 tahun serta 

terbukanya impor candu oleh VOC ke wilayah Kartasura. 

Ditambah lagi, dalam upaya VOC melindungi Sunan dari 

pemberontakan, mereka menetapkan pembayaran sebesar 100.000 

real. Maka saat Pakubuawana II memerintah, dia sadar bahwa 

Kasunanan Kartasura tidak diperintah oleh kerajaan sepenuhnya, 

namun mereka dikekang oleh pihak VOC. Belanda yang awalnya 

mengadakan perjanjian dengan Amangkurat II kemudian menagih 

 
82 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 281 
83 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 320 



91 

 

pajak pada masa pemerintahannya maupun pada masa keturunan 

Amangkurat II berupa hutang yang menumpuk.  

Dampak lain, selain melemahkan perekonomian kerajaan, 

campur tangan kompeni terhadap struktur kerajaan juga semakin 

mendalam. Terbukti Belanda terlalu mengurusi keraton hingga 

Proses pengangkatan Pakubuwono III di usulkan oleh VOC. Pada 

masa ini solidaritas rakyat tentu menjadi menurun karena istana 

terlalu di campur tangani oleh pihak asing. Ibnu Khaldun 

mengatakan, bahwa 

 وسبب ذلك أن المذلة والانقياد كاسران لسورة العصبية وشدتها 
“Ketundukan dan kepatuhan menjadi memperlemah 

efektivitas dan kehebatan fanatisme.”84 

 

Sesuai dengan ‘aṣabiyah Ibnu Khaldun, faktor pendorong 

suatau rezim penguasa meminta bantuan bangsa asing karena 

penguasa tersebut meragukan dukungan, kepatuhan, dan loyalitas 

garis keturunannya maupun masyarakat sekitarnya. Maka menurut 

Ibnu Khaldun beginilah kondisi berbagai kerajaan ketika 

mencapai usia tua. 

3. ‘Aṣabiyah Kesetiaan 

‘Aṣabiyah kesetiaan terjadi karena kondisi sosial dalam 

masyarakat. Jika masyarakat yang semakin majemuk, maka secara 

fitrah terjadi ketergantungan satu sama lainnya. Terbentuknya 

jalinan komunikasi dalam masyarakat dan dengan dorongan yang 

sama untuk maju, maka mulai lahirlah kesetiaan dan  solidaritas 

 
84 Ibnu Khaldun, Muqaddimah, 116 



92 

 

dalam masyarakat.85  

Para laki-laki Kadipaten Tegal saat awal pembaiaatan 

Adipati Anom atau Amangkurat II berlangsung, berkumpul di 

pesanggahan sebanyak 400 orang, dan esok paginya Amangkurat 

II menugaskan utusan Tumenggung Martoloyo untuk 

mengabarkan pada tumenggung lainnya.86 Dan rupanya memang 

wilayah pesisir Jawa baik pemimpinnya atau rakyatnya masih 

setia dengan Mataram Islam. Tim Folkor Tegal menuliskan 

bahwa, ramainya pesanggrahan ini diikuti kiriman hadiah dari 

Kendal, Kaliwungu, dan Kedu.87 Maka ‘aṣabiyah antara 

Amangkurat II dengan tumenggung wilayah pesisir jawa 

tergolong  ‘aṣabiyah kesetiaan. 

Dikatakan ‘aṣabiyah kesetiaan karena adanya beberapa 

kiriman hadiah dari Kendal, Kaliwungu, dan Kedu serta dukungan 

dari wilayah Tegal, Jepara, Demak, dan Pati. Para tumenggung 

masih percaya dan setian dengan Amangkurat II, sedangkan para 

msyarakat setia terhadap tumenggung dan Amangkurat II. Namun 

tentu kesetiaan rakyat terhadap tumenggungnya berbeda dengan 

kesetiaan terhadap Amangkurat II. Bisa jadi mereka ikut andil 

mendukung Amangkurat II karena pengaruh taat dengan 

tumenggung pemimpin wilayahnya.  

Menurut De Graaf, rakyat pada masa itu menjadi miskin 

dan tidak bisa bekerja secara teratur bahkan perdagangan rakyat 

 
85 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun,  326 
86 Tim Folkor Tegal, Tegal Bercerita, 8 
87 Tim Folkor Tegal, Tegal Bercerita, 9 



93 

 

kecil menjadi lumpuh. Maka sesungguhnya taat disini juga 

memiliki dampak negatif nantinya, masyarakat yang ikut terlibat 

kemudian tidak bisa fokus bekerja dengan pekerjaan sehari-

harinya. 

 

 

  



94 

 

BAB IV 

REPRESENTASI KONDISI SOSIAL-POLITIK  

MASA KASUNANAN KARTASURA 

 

A. Kondisi Sosial Masa Kasunanan Kartasura 

1. Kondisi Masyarakat Kasunanan Kartasura 

Proses berdirinya Kasunan Kartasura diwarnai dengan 

berbagai gejolak sosial dan politik yang menyelimut. Berawal dari  

sebuah alas yang dijadikan sebagai hadiah dari sayembara yang 

dilakukan Kasultanan Pajang, yang kemudian oleh Panembahan 

Senopati dibangun kerajaan yang nantinya dikenal sebagai Kerajaan 

Mataram Islam. Adapun Alas Mentaok juga dikenal sebagai tanah 

Mataram, penyebutan nama tanah Mataram ini yang ditulis oleh De 

Graaf dalam buku “De Regering van Panembahan Senapati 

Ingalaga”1 Maka bisa jadi penyebutan nama Kerajaan Mataram 

Islam diambil dari sejarah, bahwa tanah Mataram merupakan bekas 

dari Kerajaan Mataram Kuno. Untuk membedakan penyebutan 

antara Mataram Islam dan Mataram Kuno, maka penamaan 

kerajaan ini ditambahi dengan unsur Islam di belakangnya. 

Kerajaan Mataram Islam inilah yang kemudian menjadi 

leluhur dari Kasunan Kartasura sebab di masa pemerintahan raja 

keempatnya, yaitu di masa Amangkurat I, Kerajaan Mataram Islam 

mengalami masa kejatuhannya. Kejatuhan Kerajaan Mataram Islam 

 
1 H.J. De Graaf, De Regering van Panembahan Senapati Ingalaga, (Leiden: 

KITLV, 1954), 45 



95 

 

diliputi berbagai faktor, salah satunya terdapat sebagian masyarakat 

yang tidak puas dengan kepemimpinan Amangkurat I. Menurut 

W.L. Olthof, atas kejadian pembunuhan terhadap Pangeran Pekik, 

bupati dan masyarakat setempat mendesak Adipati Anom untuk 

menjadi raja agar membuat tentram Mataram Islam.2 

 Jatuhnya kerajaan Mataram Islam menjadikan  penerus 

Amangkurat I mengupayakan pendirian ulang kerajaan tersebut, 

namun setalah berbagai peristiwa terjadi dan keturunan 

Amangkurat I yakni Amangkurat II, berhasil membangun ulang 

kerajaan sehingga dinamakan Kasunan Kartasura.  

Terjadinya polemik di masa awal pembangunan Kasunanan 

Kartasura, menjadikan masyarakat ikut terkena dampaknya. 

Adapun beberapa peristiwa yang terjadi yang kemudian berefek 

pada masyarakat, di antaranya: 

1) Naiknya angka kemiskinan. 

Peperangan di masa awal berdirinya Kasunan Kartasura 

tidak hanya perlawanan terhadap Trunajaya dan pasukannya, 

melainkan Kasunanan Kartasura juga dihadapkan dengan 

perlawanan pihak internal keluarga, yakni Pangeran Puger. 

Pangeran Puger diketahui sebagai adik dari Amangkurat II 

yang menasbihkan dirinya sebagai penguasa di bekas Kerajaan 

Mataram Islam yakni di Istana Plered.3 Adanya dualisme klaim 

sebagai pemimpin ini kemudian menajdi salah satu faktor 

 
2  
3 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan 

Kitab Maulid Qasar), 65 



96 

 

terjadinya konflik politik antara Amangkurat II dan Pangeran 

Puger 

Selama 6 tahun Amangkurat II melawan Trunajaya dan 

Pangeran Puger, maka tentu memebutuhkan dukungan dari 

masyarakat. Masyarakat yang ikut serta berperang bersama 

Amangkurat II tentu banyak mengalami penderitaan. Menurut 

De Graaf, rakyat pada masa itu menjadi miskin dan tidak bisa 

bekerja secara teratur bahkan perdagangan rakyat kecil 

menjadi lumpuh.   

Pada tahun 1726 M di masa kepemimpinan 

Pakubuwanna III  juga diwarnai dengan pergelakan karena 

perasaan tidak puas mayarakat sebab raja mereka dikekang 

oleh pihak VOC. Pada masa tersebut, juga dikatakan angka 

kemiskinan masyarakat mengalami peningkatan  setelah 

sebelumnya berhasil pulih karena meningkatnya pertanian dan 

industri batik. 

2) Banyak terjadi perampokan dan kriminalitas dimana-mana 

Kondisi ekonomi masyarakat yang melemah, seperti yang 

telah dijelaskan, mejadikan beberapa orang memilih jalan pintas 

agar dapat bertahan hidup, dikatakan bahwa banyak terjadi 

perampokan di masa awal berdirinya Kasunannan Kartasura 

dengan sasaran para masyarakat, tidak memandang kaya 

maupun miskin. Perampokan ini juga terulang pada 

pemerintahan Pakubuwana III namun sasaran kali ini adalah 



97 

 

masyarakat Tionghoa. Hingga nanti aksi protes pedagang cina 

menyebabkan meletusnya geger pecinan4 

“Supradene yen sampun pinasthi 

Apesipun jayaning narendra 

Tuhu yen angebatake 

Yeku duk praptanipun 

Parangmuka tempuh ngajurit 

Kalawan bongsa Cina”5 

“Kalau sudah menjadi kehendak Tuhan 

Tertimpa kesialan kejayaan sang Raja 

Sungguh sangat mengherankan 

Ketika datangnya pemberontak 

Dibantu pasukan dari Cina” 

 

3) Peperangan yang terjadi banyak menelan korban jiwa 

Salah satu dampak buruk dari peperangan adalah 

munculnya korban jiwa. Banyak korban jiwa akibat perang 

berkepanjangan di wilayah Mataram Islam. Korbannya juga 

beragam, mulai dari rakyat biasa, pemimpin wilayah, bahkan 

para prajurit istana. Salah satu korban adanya ketidakstabilan 

politik ini adalah Tumenggung Martoloyo yang akhirnya 

terbunuh karena sikpanya yng membalik tidak mendukung 

Amangkurat II karena bersekutu dengan Belanda.6 

Dibalik adanya dampak buruk ketidakstabilan dalam 

masyarakat Kasunanan Kartasura, terdapat juga dampak positif 

dari ketidakstabilan tersebut, yakni terbentuknya dukungan dan 

 
4 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 240 
5 R. Ngabeni Yasadipura I, babad giyanti Jilid I, terj. Bambang Khusen Al-

Marie, (Surakarta: t.p., 2018), 4 
6 Tim Folkor Tegal, Tegal Bercerita, 8 



98 

 

kepercayaan masyarakat Kasunanan Kartasura terutama saat 

awal pembentukan kerajaan ini. Menurut W.L Olthof, bahwa 

pasca penggumpulan kekuatan dari rakyat yang dipimpin 

Tumenggung Martoloyo bersama datangnya bala dan bantuan dari 

Adipati Jepara, Adipati Demak, dan Kongsi dengan Belanda.7 

Tidak percayanya masyarakat terhadap penguasa, 

merupakan pertanda bahwa kesetiaan masyarakat mengalami 

penurunan. Menurut Ibnu Khaldun, loyalitas atau kesetiaan 

dalam suatu kelompok dapat melemah apabila salah satu 

penyebabnya karakter pemimpinnya yang jauh menurun 

dibanding pemimpin sebelumnya. 

 فقد تبين ان خلال الخير شاهدة بوجود الملك لمن وجدت له العصبية 
“Karakter baik merupakan salah satu faktor tercapainya 

puncak kekuasaan bagi orang yang memiliki ‘aṣabiyah” 

 

Masyarakat yang melihat terbunuhnya Pangeran Pekik 

tentu merasakan ketakutan tersendiri, maka secara naluriah 

membujuk Adipati Anom agar membelot terhadap ayahnya. 

Adanya ketakutan dalam diri masyarakat disebabkan tertekan 

karena pemimpinnya tidak bersikap dengan baik. Seperti 

halnya yang dikatakan Ibnu Khaldun untuk mendapatkan 

tempat di masyarakat sebagai seorang pemimpin maka tentu 

diri sendiri harus menjadi pribadi yang berkarakter baik, sebab 

pemimpin merupakan teladan bagi masyarakat sekitarnya. 

 

 
7 WL.Olthof, Babad Tanah Jawi,  205 



99 

 

2. Kehidupan Keagamaan dan Intelektual Masyarakat Kasunanan 

Kartasura 

Pemerintahan Sultan Agung merupakan puncak kejayaan 

Kerajaan Mataram Islam, sebab Sultan menerapkan sendi-sendi 

Islam dalam masa pemerintahannya. Banyak bukti yang dapat 

membuktikan adanya kultur Islam yang kuat dalam pemerintahan 

Sultan Agung, di antaranya pada tahun 1633 Sultan Agung sangat 

terkenal karena keshalehannya, bahkan mewajibkan pejabat-

pejabatnya untuk melaksanakan sholat Jumat. Menurut De Graaf, 

Sultan Agung sungguh-sungguh menaati peraturan agama Islam. 

Maka setelah Sultan Agung wafat, dia dianggap sebagai orang yang 

suci oleh keturunannya dan masyarakat sekitar. 

Pada masa Sultan Agung juga dilestarikan adat grebeg untuk 

memperingati beberapa hari raya dalam Islam.8 Melihat 

kepemimpinan Sultan Agung yang diwarnai dengan nilai-nilai 

keislaman, maka tidak heran jika masyarakat yang hidup di masa 

itu, manjadi masyarakat yang agamis.  

Menurut Ibnu Khaldun bahwa, agama dapat menghilangkan 

rivalitas dan iri hati di antara orang-orang dalam suatu solidaritas 

dan mengarahkan tujuan mereka kepada kebenaran. 

 أن الصبحغة الدينية تذهب بلتنافس والتحاسد الذي في أهل العصبة وتفرد الوجهة إلى الحق
“Keagamaan akan menghilangkan rivalitas dan iri hati di 

antara orang-orang yang berada dalam suatu ‘aṣabiyah yang 

mengarahkan tujuan mereka pada kebenaran.” 

 

 
8 H.J. De Graaf, Puncak Kekuasaan Mataram (Politik Ekspansi Sultan 

Agung), 122 



100 

 

Masa awal berdirinya Kasunanan Kartasura, sebagaimana 

penulis baca pada beberapa sumber, nilai keagamaan tidak begitu 

terlihat jelas keberadaannya, maupun dalam pihak Sunan 

Amangkurat II yang lebih berfokus dengan perlawanan terhadap 

Trunajatadan Pangeran Puger. Namun, pada masa kepemimpinan 

Pakubuwono agama Islam tetap lestari, terbukti dengan pendirian 

masjid dan adanya tokoh ulama yang berdakwah di sana, salah satu 

contohnya adalah Syaikh Syarif Husein bin Ibrahim Al-Hadad.  

Kesustraan di masa Sultan Agung sendiri banyak menuliskan 

karya sastra dalam bentuk serat misalnya serat nitipraja, serat 

kekiyasaning pangracutan, serat sastra gendhing.9 Adapun pada 

masa Pakubuwono I dan II  terdapat tulisan Babad Tanah Jawi versi 

pertama pada tahun 1722. Juga pada masa Pakubuwono III 

kesustraan dalam masyarakat jawa turut berkembang, dibuktikan 

pada tahun 1788 terdapat penulisan Babad Tanah Jawi versi 

pertama yang ditulis oleh Carik Tumenggung Tirtowiguno (Carik 

Braja). 

Sikap pemimpin yang berbudi luhur tentu membuat 

masyarakat merasa nyaman dan lebih mudah dalam melaksanakan 

nilai-nilai Islam, serta sikap pemimpin yang luwes serta pehatian, 

memberikan ruang kepada masyarakat untuk berkarya. 

 

 

 

 
9 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 123 



101 

 

3. Nilai Karakter dalam Kultur Masyarakat Masa Kasunanan 

Kartasura 

Masyarakat Kasunanan Kartasura, banyak mengalami 

polemik sebab kondisi kerajaan yang sering kali goyah terutama 

pada masa pergantian kepemimpinan, namun tidak menyurutkan 

mereka untuk memiliki beberapa nilai luhur, adapun beberapa nilai 

luhur tersebut di antaranya, 

1) Welas Asih 

Welas Asih merupakan sikap dimana dapat suatu 

masyarakat atau seseorang mampu untuk merasakan kesedihan 

atau penderitaan orang lain.10 Pada masyarakat jawa sering kali 

merasa tergerak hatinya untuk kasihan terhadap orang lain. 

Misalnya pada masa awal perjuangan mendirikan Kasunanan 

Kartasura, Tumenggung Martoloyo dan rakyatnya merasa 

kasihan dengan Sunan Amangkurat II dan membantu serta 

mengumpulkan bala bantuan dari Jepara, Demak, dan Belanda. 

Pasukan tersebut bergerak ke daerah Kediri untuk berperang 

melawan Trunajaya. 

2) Tolong-Menolong 

Saling membantu sesama manusia merupakan naluri 

dalam diri sendiri yang tiba-tiba terlintas untuk bergerak 

menolong orang lain. Adanya rasa kebersamaan dan peduli 

satu sama lain dapat meringankan beban di masyarakat. Islam 

juga memerintahkan untuk saling tolong-menolong dengan 

 
10 Dwi Hardani dan Taufiq Akbar Rizqi, “Welas Asih: Konsep Compassion 

dalam Kehidupan Masyarakat Jawa”, Jurnal Anthoropos, Vol. 6 No. 2 (2021), 

147 



102 

 

orang lain. Ibnu Khaldun mengatakan jika  tingkat 

kekeluargaan antara dua orang yang bantu-membantu itu dekat 

sekali, maka jelas bahwa ikatan darahlah yang membawa 

kepada kesukuan yang sesungguhnya. Apanila tingkat 

kekeluargaan itu jauh, maka ikatan darahnya semakin lemah.11 

Dalam sejarah Kasunanan Kartasura, Pangeran 

Mangkubumi dan Raden Mas Said membendung kekuatan 

untuk melawan VOC, awalnya hanya Pangeran Mangkubumi 

yang berjuang melawanVOC, namum kemudian Raden Mas 

Said dan para pengikutnya menolong dan bersama 

membendung kekuatan dalam perlawanan terhadap VOC.12 

Sikap saling menolong satu sama lain memberi manfaat pada 

orang lain, dalam hal ini proses Pangeran Mangkubumi dalam 

melawan VOC lebih mudah karena bantuan Raden Mas Said. 

Adapun antara Pangeran Mangkubumi dan Raden Mas Said 

masih terikat kekerabatan dengan keraton, maka benar yang 

dikatakn Ibnu Khaldun bahwa jika  tingkat kekeluargaan 

antara dua orang yang bantu-membantu itu dekat sekali, maka 

jelas bahwa ikatan darahlah yang membawa kepada kesukuan 

yang sesungguhnya. 

3) Tawaduk dan Takwa 

Sikap tawaduk dan takwa merupakan cerminan pribadi 

yang taat dalam melaksanakan perintah Agama Islam. Sebagai 

 
11 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 192 
12 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 

243 



103 

 

mana diketahui,  pendahulu kerajaan Mataram Islam yakin 

Sultan Agung terkenal dengan pribadi yang taat pada agama, 

maka terlihat dalam pemerintahannya yang bernuansa Islami. 

Juga pada kepemimpinan Pakubuwono yang melegalkan 

beberapa pendirian masjid, di antaranya masjid yang dikelola 

oleh Syaikh Syarif Husein bin Ibrahim Al-Hadad.  

 

B. Kondisi Politik Masa Kasunanan Kartasura 

1. Sistem Kekuasaan  

Kasunanan Kartasura sebagai salah satu kerajaan Islam di 

Indonesia yang berdiri pada tahun 1680 merupakan regenarasi dari 

Kerajaan Mataram Islam. Adapun beberapa raja yang pernah 

memerintah dari awal berdirinya Kerajaan Mataram Islam hingga 

Kasunanan Kartasura, yakni 

1) Panembahan Senopati        (1586 M – 1601 M) 

2) Panembahan Seda Ing Krapyak (1601 M – 1613 M) 

3) Sultan Agung Hanyakrakusuma (1613 M – 1645 M) 

4) Sunan Amangkurat I   (1645 M – 1677 M) 

5) Sunan Amangkurat II        (1677 M – 1703 M) 

6) Pakubuwana I         (1704 M – 1719 M) 

7) Sunan Amangkurat III        (1703 M – 1708 M) 

8)  Pakubuwana II   (1726 M – 1749 M) 

9) Pakubuwana III   (1749 M – 1788 M) 

 

Masa kepemimpinan beberapa Raja Mataram Islam maupun 

Kasunanan Kartasura memeliki jangka waktu yang berbeda-beda. 



104 

 

Ditambah sering sering terjadi gangguan stabilitas kerajaan ialah 

masalah sekitar penggantian takhta. Hampir setiap kematian raja 

disusul oleh krisis politik sebba adanya perebutan takhta.13 Hal ini 

menjadi lumrah terjadi pada beberapa kerajaan yang ada di 

beberapa negara, bahkan Ibnu Khaldun juga mengatakan bahwa 

menjadi kewajaran jika dalam pergantian takhta seorang pemimpin 

terdapat gejolak perebutan kekuasaan di dalamnya. 

Menganut dari teori ‘aṣabiyah Ibnu Khaldun, kondisi suatu 

kerajaan hanya bertahan sampai empat generasi saja. Putra yang 

datang sesudahnya hanya melanjutkan kebesaran yang telah 

dibangun sang ayah dengan bermodalkan pengajaran yang didengar 

dan diwarisinya.14 Hal ini juga terjadi pada masa pemerintahan 

Mataram Islam yang hanya bisa bertahan pada generasi keempat 

yakni sampai masa Sunan Amangkurat I, sehingga di masa ini 

Kerajaan Mataram Islam menjadi runtuh dan beregenerasi di 

Kasunanan Kartasura. 

Melihat pada relevansi antara teori Ibnu Khaldun dengan yang 

terjadi pada Kerajaan Mataram Islam, maka tentu lama tidaknya 

pemimpin dalam memerintah tentu tidak menjadi salah satu aspek 

penting kemajuan suatu kerajaan. Hal paling penting adalah melihat 

kemajuan pada kondisi masyarakat dan bagaimana kepribadian 

seorang pemimpin. Adapun yang masih relevan adalah bahwa umur 

suatu kerajaan hanya sebatas pada generasi keempat saja. 

 
13 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan 

Kitab Maulid Qasar), 62 
14 Ibnu Khaldun, Muqaddimah Ibnu Khaldun, 213 



105 

 

Sultan Agung dapat memerintah Kerajaan Mataram Islam lama 

sebab berhasil menumbuhkan beberapa ‘aṣabiyah di dalamnya, 

seperti ‘aṣabiyah kekerabatan, ‘aṣabiyah kesetiaan, dan ‘aṣabiyah 

karena agama. ‘aṣabiyah kekerabatan sebab pengangkatan beberapa 

bupati dan pejabat kerajaan kebanyak diambil dari kerabat sendiri. 

‘aṣabiyah kesetiaan dan agama dibuktikan dengan merekruit 

tumenggungnya tidak hanya untuk golongan orang jawa saja, 

bahkan dua tumengung dari Tegal dan Jepara merupakan orang 

Turki dan Gujarat.15 Selain itu, Sultan Agung banyak menjadikan 

nilai-nilai Islam sebagai pondasi dalam pemerintahannya.Adapun di 

masa Sunan Amangkurat I, ‘aṣabiyah kurang kuat dalam masa 

pemerintahannya. Bahkan karena persekutuan dengan VOC 

membuat segalanya semakin rumit. 

Peganugerahan gelar yang berbeda pada beberapa raja 

Mataram Islam dan Kasunanan Kartasura disebabkan beberapa 

alasan. Adapaun penganugerahan gelar secara resmi baru ada pada 

masa Sultan Agung. gelar Sunan dan Sultan dalam Kerajaan Islam 

menjadi suatu hal yang umum, apalagi pada bentuk pemerintahan 

yang monarki. Misalnya pada Kerajaan Turki Utsami yang 

mengkampanyekan gelar tersebut dengan pencetakan uang atas 

Namanya dan dalam setiap khutbah nmanya disebut.16 Dimasa 

Sultan Agung, penganugerahan gelar Sultan bisa jadi merujuk pada 

 
15 H.J. De Graaf, Puncak Kekuasaan Mataram (Politik Ekspansi Sultan 

Agung), 110 
16 Muhammad Abdul Karim, “Kekhalifahan dalam Lintas Sejarah”, Jurnal 

Al-Hikmah, Vol. 6 No. 11, (2015), 19 



106 

 

kerajaan-kerajaan muslim sebelumnya juga berpedoman pada 

politik kebudayaan di Melayu-Pronesia. Sartono menyebutkan 

adanya dwitunggal dalam politik kebudayaan Melayu-Polinesia 

yang membagi kekuasaan duniawi dan kekuasaanrRohani seorang 

raja.17  

Setiap raja dalam masa kepemimpinannya memiliki sejumlah 

benda-benda yang dianggap sakral. Masyarakat pada masa itu 

memang masih diliputi dengan kepercayaan magis.  Sehingga 

benda-benda tersebut dianggap sebagai lamabang kebesaran dan 

kekuasaan raja. Contohnya di Kasunanan Surakarta saat upacara 

Ampilan, ditampilkan 26 macam benda, di antaranya tongkat jalan, 

tempat tembakau, alalt-alat senjata, dan sebagainya. Terkadang 

pusaka yang dimiliki raja diwariskan secara turun temurun. 

Misalanya yang terjadi saaat sebelum Amangkurat I menutup mata 

untuk selamanya, ia menyerahkan pusaka-pusaka dan lambang 

kebesaran Kerajaan Mataram Islam kepada Pangeran Adipati 

Anom. 

Ada beberapa kepercayaan magis lain yang menyelimuti 

kehidupan istana, misalnya jika suatu keraton atau istana dalam 

keadaan rusak, maka lebih baik tidak menggunakannya, apalagi 

telah diduduki musuh maka keraton tersebut sudah tercemar. 

Keasaan seperti ini juga menimpa keraton Plered saat pasukan 

Amangkurat II tiba di sana, kondisi keraton banyak yang rusak dan 

 
17 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 48 



107 

 

terlantarsehingga taman-tamannya banyak ditumbuhi rumput-

rumput liar.18 

Penggunaan pusaka atau atribut dalam kerajaan dalam tulisan 

Ibnu Khaldun juga digunakan oleh kerajaan Islam lain, misalnya 

Daualah Turqi di Masyriq membuat suatu panji atau senjata besar 

yang terdapat jambul besar sebagai rambut yang mereka namai Asy-

Syalisy  dan Al-Jitr.19  

2. Birokrasi dan Kelembagaan 

Sistem pemerintahan dalam kerajaan Islam di pimpin oleh 

seorang raja yang dianugerahi gelar kebangsawanan. Raja dibantu 

oleh beberapa pegawainya dlam mengatur urusan kerajaan. Di 

lingkungan keraton sendiri terdapat bebapa badan kepegawaiaan 

dan tata kelola, di antaranya20 

1) Raja/Sultan  

Merupakan gelar tertinggi dalam suatu struktur kerajaan 

Islam. Para raja biasanya memiliki gelar penaugerahaan sendiri, 

misalnya untuk Raja-raja Jawa dengan sebutan Sultan atau 

Sunan, Raja-raja Melayu dengan sebutan Syah, beberapa di 

antaranya juga memakai Khalifatullah. Penggunaan gelar dalam 

urusan kerajaan maupun menyamakan dengan gelar kerajaan 

 
18 Soedjipto Abimanyu, Kitab Terlengkap Sejarah Mataram, (Yogyakarta: 

Saufa, 2015), 66 
19 Ibnu Khaldun, Muqaddimah Ibnu Khaldun, 462. 
20 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 55 



108 

 

Islam lain di dunia merupakan bentuk Islamisasi yang telah 

terjadi antara tahun 1613 M.21  

2) Patih 

Dalam menjalankan tugas kenegaraannya, Sultan/Sunan 

dibantu oleh Patih. Tugas patih ini juga dibantu oleh beberapa 

bupati-bupati nayaka. Patih menjadi pegawai pamong yang 

membantu raja dalam urusan kepegawaiaan. Sedangkan dalam 

urusan keagamaan dibantu oleh penghulu gede. Patih sendiri 

memiliki gelar/nama yang biasa disebut masyarakat sebagai 

adipati. Dimasa sultan Agung, patih memiliki istana sendiri 

yang disebut sebagia kepatihan.22 

3) Bupati 

Gelar bupati kerajaan disebut sebagai tumenggung. 

Bupati memiliki tugas dalam membantu patih menjalankan 

tugas administrasi pada wilayahnya masing-masing. Di 

lingkungan kraton, ada delapan Bupati Nayaka. Bupati Nayaka 

menjadi semacam dewan kerajaan yang memberikan nasihat 

kepada raja. Bupati Nayaka sendiri terbagi menjadi dua 

golonga, yaitu bupati jero dan bupati jaba.23  Penganugerahan 

gelar tumenggung biasanya diberikan secara turun temurun, 

sebagaimana gelar raja.24 

 
21 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 49 
22 H.J. De Graaf, Puncak Kekuasaan Mataram (Politik Ekspansi Sultan 

Agung), 116 
23 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 56 
24 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, 242 



109 

 

4) Demang 

Demang merupakan pegawai yang diwahi oleh Bupati. 

Jika bupati memiliki otoritas atas wilayahnya, maka demang 

sebagai pengontrol untuk wilayah yang lebih kecil lagi. Demang 

membantu tugas buppati sebagai salurah yang sifatnya 

kenegaraan dengan rakyat.pajang yang biasanya diberikarakyat 

bisa disalurkan lewat seorang Demang.  

5) Panewu/Penatus 

Panewu atau Penatus biasanya menerima tugas dari 

seorang demang atau wedana. Kemudian dari adanya perintah 

tersebut diteruskan kepada bawahannya hingga kebijakan atau 

suatu kabar dapat terdengar oleh rakyat. 

Panewu adalah seorang pemimpin sebuah desa yang 

dihuni oleh 1.000 kepala keluarga. Adapaun cara pemilihannya 

dengan musyawarah mufakat. Jika panewu meninggal, maka aka 

digantikan putra laki-laki tertuanya. Sedangkan penatus 

merupakan pemimpin yang memimpin 100 keluarga dalam suatu 

desa. Proses pemilihan penatus dengan cara musyawarah 

mufakat. Akan tetapi, berbeda dengan panewu, penatus tidak 

mewariskan kedudukannya kepada putra atau putri 

ketururnannya.25 

6) Lurah Desa 

Lurah desa sebagi pemimpin suatu dusun yang dia 

tempati. Beberapa lurah desa dikepalai oleh demang setempat. 

 
25 Zaid Munawar, “Pengelolaan Pajak di Kerajaan Mataram Islam Masa 

Sultan Agung, Jurnal Juspi, Vol. 4, No. 1 (2020), 12-13 



110 

 

Pajak yang dibebankan kepada rakyat, dikumpulkan oleh lurah desa 

untuk kemudian diserahkan kepada atasannya.26 Lurah desa sebagai 

badan kepegawaiaan dalam kerajaan yang paling dekat 

hubungannya dengan masyarakat. 

Sistem pajak yang dibebankan kepada masyarakat, sejak 

zaman Sultan Agung terbagi menjadi 4 pajak, yaitu pajak 

penduduk, pajak pajak tanah, pajak upeti, dan pajak bea cukai. 

Apadupn pajak upeti hanya diberikan oleh para bupati pesisiran 

sehingga pajak ini menjadi nominal pemasukan yang paling banyak 

bagi kerajaan. 

3. Intervensi oleh Pihak Asing 

Kekacauaan pada Kasunanan Kartasura disebabkan oleh 

pengaruh internal dan pengaruh eksternal, dalam pengaruh internal 

kekacauaan tersebut sering terjadi pada masa pergantian takhta. 

Adapaun unsur eksternal penyebab kemunduran Kasunanan 

Kartasura yakni adanya campurtangan VOC dalam pemerintahan. 

Berkat campur tangan pihak Belanda, menjadikan Kasunan 

Kartasura banyak kerugian. Terhitung dari  perjanjian leluhur 

Kartasura  dengan VOC, mengakibatkan wilayah kekuasaan VOC 

makin meluas. Belum lagi hutan yang menumpuk dari Amangkurat 

I sampai Pakubuwana I sehingga terhitung Sunan harus 

menyerahkan beras 800 koyan selama 25 tahun serta terbukanya 

impor candu oleh VOC ke wilayah Kartasura. Ditambah lagi, dalam 

upaya VOC melindungi Sunan dari pemberontakan, mereka 

 
26 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 52 



111 

 

menetapkan pembayaran sebesar 100.000 real. Maka saat 

Pakubuawana II memerintah, dia sadar bahwa Kasunanan Kartasura 

tidak diperintah oleh kerajaan sepenuhnya, namun mereka dikekang 

oleh pihak VOC. 

Dampak lain, selain melemahkan perekonomian kerajaan, 

campur tangan kompeni terhadap struktur kerajaan juga semakin 

mendalam. Terbukti Belanda terlalu mengurusi keraton hingga 

Proses pengangkatan Pakubuwono III di usulkan oleh VOC. Pada 

masa ini solidaritas rakyat tentu menjadi menurun karena istana 

terlalu di campur tangani oleh pihak asing. Ibnu Khaldun 

mengatakan, bahwa 

ران لسورة العصبية وشدتها وسبب ذلك أن المذلة والانقياد كاس  
“Ketundukan dan kepatuhan menjadi memperlemah 

efektivitas dan kehebatan fanatisme.”27 

 

Belanda yang awalnya mengadakan perjanjian dengan 

Amangkurat II kemudian menagih pajak pada masa 

pemerintahannya maupun pada masa keturunan Amangkurat II 

berupa hutang yang menumpuk. Kompeni Belanda dengan kesatuan 

dagang yang dikenal dengan VOC mengambil peluang besar atas 

konflik dalam pemerintahan Amangkurat II. Menurut Sartono, akibat 

kontrak yang ditandatangani 1677 dan 1678, Kasunanan Kartasura 

banyak kehilangan daerah kekuasaannya  serta hutang besar kepada 

VOC yang mustahil untuk dilunasi. Pendek kata, kekuasaan VOC 

 
27 Ibnu Khaldun, Muqaddimah, 116 



112 

 

bertambah makin besar di tanah Kasunanan Kartasura.28 Sartono 

menambahkan, Di sisi lain, dalam istana makin banyak partai anti 

kompeni yang dipimpin patih Nerangkusuma dan Nyai Asem. Sikap 

Sunan semakin lama juga sekin anti-kompeni karena pengaruh dari 

Nerangkusuma. Namun terkadang sikap Sunan juga mendua dan 

mudah terpengaruh lingkungannya. Maka dia senantiasa terombang-

ambing antara kedua pendirian.29  

“Bareng konangan in Walanda banjur ditempuh rusak 

bebarisaning prau. Perkara iku njalari enggone VOC ora gelem 

ngrewanigi Mangkurat II, ing taun 1703 Mangkurat II seda.”30 

 

“Setelah terbukti oleh Belanda hal tersebut membuat rusanya 

hubungan VOC dengan Amangkurat II sehingga pada tahun 

1703 Amangkurat II meninggal dunia.” 

 

Kebimbangan Sunan Amangkurat II yang berada di antara 

kedua sisi, antara mendukung kompeni dan anti-kompeni membuat 

sikap politiknya setengah-setengah. Sikap tidak kokohnya 

Amangkurat II akhirnya terbongkar oleh VOC. Menurut Mardiyono, 

VOC berhasil menemukan bukti surat Amangkurat II yang 

ditunjukan kepada Cirebon, Johor, Palembang, dan Bangsa Inggris 

yang isinya ajakan untuk memerangi VOC. Selain itu, Amangkurat II 

juga mendukung pemberontakan Kapita Jonker antara  di tahun 

 
28 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan 

Kitab Maulid Qasar),  , 210 
29 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan 

Kitab Maulid Qasar),  , 214 
30 Ng. Kertapraja, Serat Babad Tanah Jawi edisi Prosa Bahasa Jawa, 

(jakarta: Garudhawaca, 2015), 66 



113 

 

1689. Maka pihak VOC menekan Kasunanan Kartasura untuk segera 

melunasi biaya perang Trunajaya sebesar 2,5 juta gulden. Hingga 

akhirnya Amangkurat II meninggal dunia pada tahun 1703 yang 

kemudian pemerintahannya digantikan anaknya yaitu Amangkurat 

III.31 

  

 
31 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram,  , 280 



114 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Kerajaan Mataram Islam merupakan kerajaan  yang berawal 

dari Alas Mentaok, yang nantinya diwarnai dengan berbagai konflik. 

Konflik tersebut menjadikan Mataram Islam terbagi menjadi dua 

kepemimpinan, yaitu Sunan Amangkurat II di Kartasura dan Pangeran 

Puger di istana Plered. 

Hasil penelitian ini dapat diperoleh kesimpulan. Pertama, faktor 

pendorong berdirinya Kasunanan Kartasura disebabkan beberapa hal, di 

antaranya pribadi raja yang tidak sekuat pendahulunya, rivalitas antara 

Sunan Amangkurat I dan putra mahkota, kekalahan Mataram Islam dari 

Trunajaya, dukungan dari tumenggung dan rakyat pesisir Jawa, dan 

bantuan dari VOC. 

Kedua, Warna konflik dan polemik disebabkan karena lemahnya 

‘aṣabiyah di Kasunanan Kartasura. Di masa awal berdirinya Kasunanan 

Kartasura terdapat ‘aṣabiyah, yakni ‘aṣabiyah kerabatan, ‘aṣabiyah 

persekutuan, dan ‘aṣabiyah kesetiaan. Namun tentu ‘aṣabiyah tersebut 

tidak berjalan dengan lancar-lancar saja, banyak yang kemudian berbelok 

tidak mendukung Amangkurat II karena persekutuan dengan VOC. Maka 

dapat dikatakan ‘aṣabiyah yang ada pada awal berdirinya Kasunanan 

Kartasura mampu membawa Kasunanan Kartasura bangkit dari efek 

keruntuhan Mataram Islam. Namun lambat tahun ‘aṣabiyah tersebut 

makin memudar hingga berakhir dengan penandatanganan perjanjian 

Giyanti yang membagi Kartasura dalam dua kekuasaan yaitu Surakarta 

dan Yogyakarta. 



115 

 

Ketiga, kondisi sosial politik Kasunanan Kartasura saat pertama 

kali berdiri dalam kondisi politik yang tidak stabil. Masyarakat saat itu 

hidup dalam kemiskinan dan maraknya kriminalitas serta pemberontakan.   

 

B. Saran 

Penelitian ini berusaha untuk melakukan eksplorasi terhadap 

sejarah dari berdirinya Kasunanan Kartasura yang diharapkan bisa 

menjadi bahan  kajian mengenai kesejarahan di Indonesia. Namun tentu 

keluasan pengetahuan kesejarahan tidak semuanya dapat terjawab melalui 

penelitian ini.  Saran bagi penelitian ini sangat penulis harapkan agar  

menjadi bahan evaluasi depannya. 

 

 

  



116 

 

DAFTAR KEPUSTAKAAN 

 

Abdurrahman, Dudung. 2007.  Metodologi Penelitian Sejarah. 

Yogyakarta: Ar-Ruz Media.  

Abimanyu, Soedjipto. 2015.  Kitab Terlengkap Sejarah Mataram. 

Yogyakarta: Saufa 

Bakker Anton dan Zubair, Ahmad Chairis. 1990. Metodologi Penelitian 

Filsafat. Yogyakarta:Kanisius 

Chodry, Mohammad. 2018. “Konsep Pendidikan Ibnu Khaldun (Perspektif 

Sosiologi)”. Surabaya: UIN Sunan Ampel 

Dewan Redaksi Ensiklopedia Islam. 1996. Ensiklopedia Islam 1. 

Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve 

Enan, Muhammad ‘Abdullh. 2019. Ibnu Khaldun: Kehidupan dan 

Karyanya, terj. Machnun Husein. Bandung: Pustaka Jaya. 

H.J. De Graaf, De Regering van Panembahan Senapati Ingalaga, 1954. 

Leiden: KITLV 

H.J. De Graaf. 1990.  Puncak Kekuasaan Mataram (Politik Ekspansi 

Sultan Agung), terj. Tim Pustaka Utama Grafiti dan KITLV. 

Jakarta: Pustaka Utama Grafiti. 

Ibnu Khaldun. 2009. Muqaddimah. Kairo: Dar Ibnu al-Jauzi 

Ibnu Khaldun. 2019. Mukaddimah Ibnu Khaldun, terj. Masturi Irham, 

dkk, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar 

Jhon L. Esposito. 2001. Ensiklopedi Dunia Islam Modern, Jilid I. 

Bandung: Mizan. 

Kartosudirjo, Sartono. 1992. Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-

1900. Jakarta: Gramedia. 

Kartosudirjo, Sartono. 1992. Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-

1900. Jakarta: Gramedia 

Kasdi, Aminuddin. 2015. Memahami Sejarah. Surabaya: UNESA 

University Press 

KBBI (Kamus Besar Bahasa Indonesia). Kamus versi online/daring 

(Dalam Jaringan) 

Mardiyono, Peri. 2020. Tuah Bumi Mataram. Jakarta: Araska 

Moleong, Lexy J. 2010.  Metodologi Penelitian Kualitatif. Jakarta: 

Remaja Rosdakarya. 



117 

 

Muhtada Dani dan Ayon Diniyanto. 2018. Dasar-Dasar Ilmu Negara. 

Semarang: BPFH Unnes 

Muliawan, Jasa Ungguh. 2014. Metodologi Penelitian Kualitatif,. 

Yogyakarta: Gava Media. 

Munawwir, Ahmad Warson. 2007. Kamus Al-Munawwir: Arab 

Indonesia Terlengkap 

Ng. Kertapraja. 2015 Serat Babad Tanah Jawi edisi Prosa Bahasa 

Jawa, Jakarta: Garudhawaca 

Prof. Dr. Toto Suharto, Historiografi Ibnu Khaldun. Surakarta: Kencana. 

R. Ngabeni Yasadipura I, babad giyanti Jilid I, terj. Bambang Khusen 

Al-Marie, (Surakarta: t.p., 2018), 4 

Sjamsudin, Helius. 2017. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Penerbit 

Ombak. 

Sudrajat,  Ahmad Wahyu. 2017.  Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam 

Tinjauan Kitab Maulid Qasar). Yogyakarta: Pt. Anak Hebat 

Indoonesia. 

Sugiono. 2018. Metode Penelitian. Bandung: Alfabeta. 

Sukardi. 2004.  Metodologi Penelitian. Yogyakarta: Bumi Aksara. 

Tim Folkor Tegal,  2017. Tegal Bercerita, Tegal: Dinas Kearispan dan 

Perpusatakaan Kota Tegal. 

Widayani, Hanna. 2017. “‘aṣabiyah Ibnu Khaldun dan Relevansinya 

dengan Nasionalisme di Indonesia” Jurnal Mantiq, Vol. 2 No. 2 

Widiasworo, Erwin. 2018. Mahir Penenlitian Pendidikan Modern. 

Yogyakarta: Araska. 

Widodo, dkk.. t.t.  Kamus Ilmuah Popular. Yogyakarta: Absolut 

WL.Olthof. 2021.  Babad tanah Jawi, terj. HR. Sumarsono, . 

Yogyakarta: Narasi.  

WL.Olthof. 2021. Babad tanah Jawi, terj. HR. Sumarsono. Yogyakarta: 

Narasi 

Yatim, Badri 1990.  Ibnu Khaldun: Riwayat dan Karyanya. Jakarta: 

Grafiti Perss 

Z., A. Rahman. 1992.  Kekuasaan dan Negara: Pemikiran Politik Ibnu 

Khaldun. Jakarta: Gramedia Pustaka 



118 

 

Zainab al-Khudhairi. 2012. Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun, Bandung: 

Pustaka 

Zed, Mestika. 2003.  Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan 

Obor Indonesia 

 

 

Jurnal Ilmiah: 

Citra, Riza Yulia. 2020.  “Pengembangan Handout Pendekatan 

Sinkronik pada Pembelajaran Sejarah.  Jurnal Kronologi, Vol. 2 

No. 4 

Effendi, A. Masyhur dan. Andri. 2020. “Prinsip Pengakuan dalam 

Pembentukan Negara Baru ditinjau dari Hukum Internasional”, 

Jurnal Lex Journalica, Vol.2 No.1 

Hardani, Dwi dan Rizqi, Taufiq Akbar. 2021.  “Welas Asih: Konsep 

Compassion dalam Kehidupan Masyarakat Jawa”, Jurnal 

Anthoropos, Vol. 6 No. 2 

Hayati, Rafiqah dan Annisa Zakia Nst. 2023 “Konsep Dasar Negara 

dalam Sistem Kenegaraan”, Jurnal TIPS UINSU, Vol. 1 No. 1 

Imania, An’nisa. 2022. “Pergolakan Keagamaan dan Pemberontakan 

raden Trunojoyo terhadap Mataram Tahun 1674-1680”, Jurnal 

Qurthuba, Vol. 5 No. 2  

Karim, Muhammad Abdul. 2010. “Kekhalifahan dalam Lintas Sejarah”, 

Jurnal Al-Hikmah, Vol. 6 No. 11 

Muh. Ilham. 2016. “Konsep ‘aṣabiyah dalam pemikiran politik Ibnu 

Khaldun”, Jurnal Politik Profetik, Vol. 4 No. 1 

Munawar, Zaid. 2020. “Pengelolaan Pajak di Kerajaan Mataram Islam 

Masa Sultan Agung, Jurnal Juspi, Vol. 4, No. 1  

Muzayyin, Ahmad. 2018. “Esensi Falsafah, Konsep, dan Teori 

Peradaban”, Jurnal Ilmiah Tabuah, Vol 22 No 2 

Nizar, H. Samsul. 2003. “Konsep Negara Dalam Pemikiran Politik Ibnu 

Khaldun”, Jurnal Demokrasi, Vol. 2, No. 1 

Rahmaningsih, Choirunnisa Nur “Merawat Tradisi Islam di Indonesia”, 

Jurnal Ad-Dhuha, Vol. 1 No. 1, 64 



119 

 

Rijali, Ahmad. 2018. “Analisis Data Kualitatif. Jurnal Alhadhara.  Vol. 

17, No. 33 

S. Leo Agung. 2009. “Menelusuri Situs Kraton Kartasura dan Upaya 

Pelestariannya”.  Jurnal Cakra Wisata, Vol.10 No. 1.  

Sholihah, Nurur Rahmah Nia dan Yumitrro, Gonda. 2022 “Relevansi 

Konsep ‘aṣabiyah Ibnu Khaldun terhadap Isu Ekonomi Politik di 

Yordania”, Jurnal Tapis, Vol. 18 No. 2 

Siswanta. 2019. “Sejarah Pengembangan Islam Kraton Plered”, 

Historical Studies Journal, Vol.1, No.4. 

Sudibyo. 2020. “Mistifikasi dan Pengagungan Kekuasaan dalam Babad dan 

Hikayat: Kontinuitasnya dalam Sistem Kekuasaan Indonesia 

Modern”, Jurnal Humaniora 12, no. 2  

Testriono. 2008.  “Islamisasi Jawa: Adaptasi, Konflik, dan 

Rekonsiliasi”, Jurnal Studia Islamika. Vol.15 No. 2 

Widayani, Hana. 2017. “‘aṣabiyah Ibnu Khaldun dan relevansinya 

dengan Nasionalisme di Indonesia”. Jurnal Mantiq. Vol 2 No. 2 



 

 

RIWAYAT HIDUP 

 

A. Identitas  Diri 

1. Nama Lengkap       :  Rizkiani Nur Seftiana 

2. Tempat, Tanggal Lahir  :  Tegal, 7 September 1998 

3. Alamat Rumah       : Jln. Samadikun  

Kelurahan Bandung, Kota Tegal 

4. Hp          : 085726172720 

5. E-mail         :rizkianinur@gmail.com 

B. Riwayat Pendidikan 

1. Pendidikan Formal: 

a. SD Negeri Debong Kidul, 2010 

b. SMP Negeri 19 Kota Tegal, 2013 

c. SMA Negeri 3 Kota Tegal,  2016 

d. S-1 Jurusan Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu 

Tarbiyah dan Keguruan UIN Walisongo Semarang, 

2020 

e. S-2 Konsentrasi Sejarah Peradaban Islam, Jurusan 

Ilmu Agama Islam UIN Walisongo Semarang 

2. Pendidikan Non-Formal: 

a. Madrasah Diniyah Putri Syaikh Said bin KH. Armia 

Pondok Pesantren At-Tauhidiyyah, Tegal 

b. Pondok Pesantren Daarun Najaah, Semarang 

 

 

Semarang, 6 Mei 2024 

 

 

 

Rizkiani Nur Seftiana 

NIM:20000180 


