Laporan Penelitian Individual

# REINVENTING PEDAGOGY PESANTREN: UPAYA REKONTRUKSI ILMU PENDIDIKAN NUSANTARA



Oleh:

Dr. Syamsul Ma'arif, M. Ag NIP: 197410302002121002/Lektor Kepala/III.d

DIBIAYAI DENGAN ANGGARAN DIPA

FAKULTAS ILMU TARBIYAH DAN KEGURUAN (FITK) UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG 2015

Laporan Penelitian Individual

# REINVENTING PEDAGOGY PESANTREN: UPAYA REKONTRUKSI ILMU PENDIDIKAN NUSANTARA



Oleh:

Dr. Syamsul Ma'arif, M. Ag NIP: 197410302002121002/Lektor Kepala/III.d

DIBIAYAI DENGAN ANGGARAN DIPA

FAKULTAS ILMU TARBIYAH DAN KEGURUAN (FITK) UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG 2015



## KEMENTERIAN AGAMA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO LEMBAGA PENELITIAN DAN PENGABDIAN KEPADA MASYARAKAT

Jl. Walisongo No. 3-5 Telp.7615923 Semarang 50185 email:lppm.walisongo@yahoo.com

# SURAT KETERANGAN

No. In.06.0/L.1/TL.03/873/2015

Ketua Lembaga Penelitian dan Pengabdian Kepada Masyarakat (LP2M) UIN Walisongo, dengan ini menerangkan bahwa penelitian Individual yang berjudul:

# REINVENTING PEDAGOGY PESANTREN: UPAYA REKONTRUKSI ILMU PENDIDIKAN NUSANTARA

adalah benar-benar merupakan hasil penelitian yang dilaksanakan oleh:

Nama

Dr. Syamsul Ma'arif, M. Ag

NIP

: 197410302002121000

Pangkat/Jabatan: Penata Tk. I (III/d) / Lektor Kepala Fakultas

: Ilmu Tarbiyah dan Keguruan

Demikian surat keterangan ini kami buat untuk dipergunakan sebagaimana mestinya.

Semarang, 15 Oktober 2015

Ketua,

Dr. H. Sholihan, M.Ag. # NIP. 19600604 199403 1 004

#### KATA PENGANTAR

Alhamdulillahi rabbil 'alamin penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT. Tuhan yang menggenggam alam semesta dengan segala isinya. Berkat hidayah, inayah, dan rahmat-Nya, penulis diberi kekuatan untuk menyelesaikan penulisan penelitian ini. Sungguh, menyelesaikan penulisan penelitian ini, bukan perkara mudah. Butuh kerja ekstra dan meluangkan waktu yang cukup, di tengah kesibukan penulis dalam menyelesaikan tugas-tugas harian sebagai Dosen. Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurahkan kepada khatimul ambiya' wal mursalin, Nabi Muhammad SAW.

Dalam penelitian ini, penulis sudah selayaknya menyampaikan ungkapan rasa terimakasih kepada pihak-pihak yang telah membantu dan mensuport penulisan penelitian ini. Terutama sekali kepada Dekan FITK UIN Walisongo, yang telah memberi izin melaksanakan penelitian ini. Dan, Ketua LP2M UIN Walisongo,

yang telah memberikan surat pengesahan penelitian ini,

Penulis tidak bisa membalas semua kebaikan mereka, hanya ungkapan jazakumullah khairal jaza' dan semoga tergolong sebagai amal jariyah. Amin, ya mujibas sailin!

> Semarang, September 2015 Penulis,

> Dr. Syamsul Ma'arif, M. Ag

## DAFTAR ISI

| HALA   | MAN JUDULi                        |
|--------|-----------------------------------|
|        | ESAHANii                          |
| KATA   | PENGANTARiii                      |
| DAFT   | 'AR ISIiv                         |
| Bab I: | PENDAHULUAN 1                     |
| Bab 2: | REKONTRUKSI ILMU                  |
|        | PENDIDIKAN1                       |
|        | A. Ilmu dan Filsafat Pendidikan10 |
|        | B. Geneologi Ilmu Pendidikan21    |
|        | C. Strukturlimu                   |
|        | I. Ontologi30                     |
|        | 2. Epistimologi31                 |
|        | 3. Aksiologi33                    |
|        | D. KarakteristiklImuPendidikan 34 |
|        | E. StrukturIlmuPendidikan 37      |
|        | 1. Pendidik                       |
|        | 2. Peserta Didik 50               |
|        | 3. Tujuan Pendidikan              |

| 4. Metode 53                               |
|--------------------------------------------|
| <ol><li>LingkunganPendidikan 58</li></ol>  |
| F. Teori-Teori Pendidikan 6                |
| Bab 3: REKONSTRUKSI ILMU                   |
| PENDIDIKAN NUSANTARA 67                    |
| A. Dinamika Ilmu Pendidikan                |
| di Indonesia67                             |
| Pada Era Penjajahan70                      |
| 2. Pada masa Orde Lama 86                  |
| 3. Pada Masa Orde Baru90                   |
| 4. Pada Masa Reformasi96                   |
| B. Pemecahan Masalah dengan                |
| Membangun Ilmu Pendidikan                  |
| Nusantara105                               |
| 1. Perlunya menggeser ilmu                 |
| pendidikan dari konservatif                |
| dan liberal ke arah pendidikan             |
| rekontruktif dan                           |
| kritis-transformatif106                    |
| <ol><li>Praktik pendidikan perlu</li></ol> |
|                                            |

V

Francisco Company of the State of the

|     | berlandaskan                                    |
|-----|-------------------------------------------------|
|     | pada ilmu pendidikan110                         |
|     | 3. Membangun Ilmu                               |
|     | Pendidikan Nusantara117                         |
| 3ab | 4: PESANTREN SEBAGAI                            |
|     | MODEL PENDIDIKAN                                |
|     | NUSANTARA134                                    |
|     | A. Pesantren Sebagai                            |
|     | Model Alternatif134                             |
|     | B. Mengenal Dunia                               |
|     | Pesantren[44                                    |
|     | Pengertian Pesantren144                         |
|     | 2. Landasan Sistem Pendidikan                   |
|     | Pesantren 149                                   |
|     | 3. Sejarah Pesantren152                         |
|     | 4. Tipologi Pesantren167                        |
|     | 5. Eksistensi Pesantren175                      |
|     | <ol><li>Karakteristik dan Unsur-unsur</li></ol> |
|     | dalam Pesantren                                 |
|     | a. Kiai193                                      |
|     | b. Asrama (nondok)                              |

| c. Masjid20                | 13 |
|----------------------------|----|
| d. Santri20                | 5  |
| e. Kitab Kuning20          | 7  |
| 7. Pesantren & Tradisi     |    |
| Intelektualisme2           | 10 |
| Bab 5: PEDAGOGY PESANTREN2 | 17 |
| A. Pengertian dan Sejarah  |    |
| Pedagogy Pesantren21       | 7  |
| B. Tujuan Pedagogy         |    |
| Pesantren22                | 13 |
| C. Kurikulum Pesantren23-  | 4  |
| 1. Kurikulum berbentuk     |    |
| pendidikan Agama Islam23   | 6  |
| a. Al-Qur'an23             | 7  |
| b. Nahwu-Sharaf23          | 8  |
| c. Fiqih23                 | 9  |
| d. Aqa'id240               | )  |
| e. Tasawuf dan Akhlak24    | 1  |
| f. Tafsir24                | 2  |
| g. Hadits24                | 3  |
| h. Bahasa Arab24           | 3  |
| 2. Kurikulum berbentuk     |    |

| pengalan         | an dan                |
|------------------|-----------------------|
| pendidika        | an moral244           |
| 3. Kurikulu      | m berbentuk           |
| sekolah          | dan                   |
| pendidika        | ın umum245            |
| 4. Kurikulu      | m berbentuk           |
| keteramı         | oilan dan kursus248   |
| D. Pengajaran    | Pesantren:            |
| Mendidik de      | engan Hati 251        |
| E. Metode Pen    | didikan dalam         |
| Dunia Pesar      | itren261              |
| 1. Metode 5      | Sorogan (Individual   |
| Learning         | g Process)262         |
| 2. Metode \      | Wetonan               |
| (collectiv       | e Learning Person)268 |
| 3. Metode I      | lafalan dan           |
| Majlis Ta        | r'lim271              |
| 4. Mudzaka       | rah, Musyawarah,      |
| Dan Bah          | tsul Masail273        |
| Bab 6: PESANTREN | DAN ISU-ISU           |
| KONTEMPO         | PRER278               |
| A. Pesantren dar | Demokrasi278          |

| В. | Membangun Kesetaraan           |
|----|--------------------------------|
|    | Gender dan Partisipasi Politik |
|    | Perempuan29                    |
| C. | Peningkatan Mutu Pesantren299  |
| D. | Mewujudkan Pesantren           |
|    | Integratif304                  |
| E. | Paradigma Keilmuan             |
|    | Pesantren Masa Depan314        |

# Bab I PENDAHULUAN

#### A. Pendahuluan

Pendidikan di Indonesia hingga kini, harus diakui belum menunjukkan keberhasilannya mengantarkan manusia sebagaimana yang telah diamanatkan oleh Undang-UndangNo 20/2003 tentang UU Sistem Pendidikan Nasional (Sisdiknas) yang bertujuan "menciptakan manusia yang beriman dan bertaqwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berahlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri dan menjadi warga Negara yang demokratis serta bertanggung jawab". Sebuah tujuan pendidikan nasional yang lahir dan menjadi keinginan bersama setiap penyelenggara pendidikan di negara Indonesia. Tujuan seperti ini tampak berbalik arah dengan kenyataan pendidikan kita yang ditengarai oleh banyak pihak masih banyak melahirkan manusia dengan karakter yang justru jauh dengan pandangan, sikap dan budaya masyarakat ketimuran.

Belum berhasilnya merealisasikan pendidikan tersebut salah satunya, karena pendidil kita belum mempunyai sebuah sistem pendidikan ya mantap dan digali/bersumber berdasarkan kebudaya bangsa sendiri yang berasal dari tradisi dan nilai-n yang diyakini kebenarannya serta telah berkembang masyarakat. Justru, sistem pendidikan yang dirumusi dan diaplikasikan sering tergoda dengan sisti pendidikan yang dikembangkan negara asing. Apal terjadinya masifikasi gelombang modernitas sekan ini, sungguh telah menyeret dunia pendidikan I hanyut mengikuti mainstream modernitas terseb dengan alasan takut teralinenasi atau dicap sebar sistem pendidikan yang kuno, kolot dan kedahiwarsa.

Dalam kondisi seperti itu, hegemoni konse konsep pendidikan ala barat memang sulit bisa dihindi cenderung mencibirkan konsep-konsep dan ajaran la meskipun diyakini syarat dengan nilai-nilai moral. merupakan indikasi bahwa pendidikan di Indonesia te mengkhianati amanat karena gagal memelihara nil nilai yang mengakar pada masyarakat (Pujiriyan 2006: 2). Akibatnya, praktik pendidikannya namp terombang-ambing, tidak selaras dengan kebutuhan pada masing-masing daerah danbelum mempunyai landasan yang kuat karena tidak berangkat dari filosofi pendidikan khas nusantara.

Berkaca pada sistem pendidikan bangsa lain yang terbukti telah mengantarkan pada kemajuan dan kebesaran bangsa mereka, bukan berarti tidak penting. Schut saja seperti Negara Newzealand, Amerika, Australia, Jepang, dan negara-negara besar lainnya yang mempunyai sistempendidikan yang didasarkan pada ilmu pendidikan dan selalu dikembangakan melalui dunia riset dan teori-teori pendidikan yang baik serta memiliki "kekhasan"karena berbasis pada identitas dan kebudayaan mereka masing-masing. Proses lending dan borrowwingsemacam itu perlu dan seharusnya dilakukan, agar kita bisa membandingkan dan terpacu selalu mengembangkan ketertinggalan kita dari bangsabangsa maju dan modern, bahkan bisa menyerap dan mengadopsi teori-teori pendidikan mereka diaplikasikan pada sistem pendidikan kita. Tetapi, tentu saja harus melalui selection proses dan sikap waspada agar tidak terkesan "gelap mata" dan dipaksanakan

dalam tataran praktiknya. Apalagi jika ditengi terdapat beberapa sistem pendidikan yang apabila dit bisa berimbas pada hilangnya kepribadian, karakter d identitas sebagai anak bangsa.

Bukankah kalau kita sadari, kegagalan sist pendidikan di Indonesia selama ini, sebetula disebabkan oleh proses coba-coba yang senanti ditawarkan oleh sejumlah penguasa yang notabe jebolan dari sejumlah perguruan tinggi dari barat. II perguruan tinggi mana mereka lulus, sistem paradigma pendidikan yang dipakainya berusaha mere tiru dan dikembangkan di tanah air. Tetapi mereka lu melakukan proses penyelarasan dan terke dipaksanakan. Maka, akhirnya menghadapi berba persoalan, seperti perbedaan kultur dan minimu infrastruktur yang dimiliki bangsa ini yang seharur dipertimbangkan dampak positif dan negatifnya terle dahulu.

Selain itu, sistem pendidikan kita dalam sejarahi sejak awal (hingga sekarang) dalam pemikirannya sud terjadi persaingan yang sangat tajam antara dua p yang saling berlomba mengembangkan diri d mempunyai pengaruh besar dalam pengembangan pola pendidikan di masyarakat. Paling tidak terdapat tujuh pola ketegangan yang secara riil menjadi masalah dan tantangan dunia pendidikan kita, yaitu 1) apakah diselenggarakan dalam upaya menyesuaikan dengan permasalah global atau melestarikan nilai-nilai lokal 2) apakah pendidikan diarahkan pada upaya meraih hal-hal yang bersifat universal atau individual 3) apakah mengikuti perkembangan modernitas atau mengikuti nilai-nilai tradisional 4) apakah memecahkan masalah jangka pendek atau jangka panjang 5) apakah pendidikan diarahkan agar peserta didik dapat berkompetisi atau dalam pemerataan kesempatan 6) apakah untuk mengejar pengetahuan sebanyakbanyaknya, atau untuk mengasimilasikan pengetahuan yang diperolehnya, dan 7) apakah pendidikan diarahkan mengejar hal-hal yang material atau mengembangkan hal-hal yang spiritual (Dardiri, 2009: 202).

Melihat ketujuh pola ketegangan tersebut sampai sekarang masih terjadi dan mewarnai pelaksanaan pendidikan kita, Ambil saja contoh kedua pola

ketegangan antarapemikiran tradisional dan pemik rasional/modernitas. Letak pertentangannya pada p pemikiran tradisional ini selalu mendasarkan diri pe wahyu/agama, yang cenderung sangat memperhatil aspek-aspek batiniyah dan akhlak atau budi peki manusia. Sedangkan pada pola pemikiran rasion senantiasa mementingkan akal pikiran, empiris penguasan material (Tafsir, 1990: 121-123). Kedua p ini, bukan berarti tidak diupayakan oleh pemerini untuk terintegrasi satu sama lain.Lahirnya kurikuli 2013 yang dikomandani M. Nuh dan akhiri dihentikan oleh Anis Baswedan pada pemerintal Jokowi-Jusuf Kalla, sebenarnya bercita-cita un memadukan masalah klasik tersebut selain hal berbasis karakter. Tapi lagi-lagi masih terjebak p nalar penguasa dan menemukan sejumlah persoalan pu tataran praktiknya.

Ironisnya lagi, praktik pendidikan di Indone sengaja dijauhkan dari ilmu pendidikan yang da mengontrol dan mengevaluasi pelaksanaan pendidik Bahkan dengan mempertimbangkan pendidikan seba ilmu, tentu saja pendidikan bisa dilihat sebagai sesu yang observable, dinamis dan selalu berkembang berdasarkan penelitian-penelitian yang dilakukan dalam bidang pendidikan. Penelitian pendidikan, sebagaimana penjelasan J. P. Keeves harus diselaraskan dengan perkembangan sosial yang terjadi dengan melibatkan interaksi antara dunia 1 (the Real World), dunia 2 (The Learner's Mind), dan dunia 3 (Body of Knowlede), dengan sebuah pendekatan baik yang bersifat teoritis, proses hermeneutik maupun hermeneutik ganda (double hermeneutic) untuk menemukan, mengembangkan ilmu pendidikan dan sekaligus melakukan aksi-aksi sosial (Keeves & Lakomski, 1999; 5). Bukan malah sebaliknya, pendidikan terkesan menutup diri dari dunia penelitian dan tercerabut pada konteks sosialmasyarakatnya.

Meskipun begitu, sebenarnya di negara kita telah dilakukan sejumlah penelitian-penelitian terkait pendidikan, namun sayangnya penelitian yang dikembangkan masih berkutat pada paradigma mana yang memperkuat kepentingan penguasa. Akibat dari tintem pendidikan yang cenderung didominasi oleh penguasa (power domination), pendidikan semakin salah

arah, tidak netral dan tidak mengikuti peta pendidikan yang seharusnya. Bukankah sudah makk jika Perubahan politik di negara ini selalu mengorban konsep dan sistem pendidikan sehingga kesinambun program-program pendidikan tidak pernah berna mulus. Kebijakan-kebijakan yang dilahirkan pemerintah baru, selalu tidak didasarkan pada pemiki filosofis-kritis dan nampak pendidikan memuaskan pemerintah saja, Sebagai contoh adal terdapat beberapa ketentuan dalam No 20/2003 tenti UU Sistem Pendidikan Nasional (Sisdiknas) w disinyalir masih menyimpang dari konstitusi dan tu sepenuhnya mendapat dukungan dari publik (Majal BMK: 4), Padahal peta pendidikan seharum mencerminkan relasi seimbang. sebagai ben perwujudan keinginan bersama-sama antara keingin penguasa (power), sekolah (school), dan masyara (community).

Pendek kata, sungguh pendidikan di negara k masih terkesan mengikuti nalar pragmatisa mengesampingkan realitas sekolah dan masyan Indonesia yang beragam dan majemuk serta memi Penentuan sistem pendidikan Indonesia belum didasarkan pada gambaran sebuah negarayang luas dan tentu saja memiliki sekolah dengan macam model sosialnya, kebudayaan, adat-istiadat, suku, ras, bahasa, karakter, dan kepribadian masyarakatnya. Padahal sementinya kemajemukan ini harus dipandangsebagai amugerah yang seharusnya dipertahankan, dipelihara, dan dikembangkan dan menginspirasi setiap pembentukan sistem dan ilmu pendidikan yang akan diterapkan di negara ini, sehingga tidak menimbulkan sejumlah persoalan dikemudian hari.

# Bab 2 Rekontruksi Ilmu Pendidikan

#### A. Ilmu dan Filsafat Pendidikan

Memperbincangkan pendidikan tidak akan pernah mengalami titik final, sebab pendidikan merupakan permasalahan besar kemanusiaan yang akan senantiasa aktual untuk diperbincangkan pada setiap waktu dan tempat yang tidak sama atau bahkan berbeda sama sekali. Pendidikan dituntut untuk selalu relevan dengan kontinuitas perubahan. Sudah maklum, pada hakekatnya pendidikan adalah agen sebuah tradisi yang menjunjung tinggi nilai dan adat istiadat serta mengutamakan musyawarah dalam menyelesaikan permasalahan pelik dan bukan berorientasi pada aspek kapitalisme dan kanibalisme intelektual. Jika memahami dan mengerti sejumlah permasalahan-permasalah pendidikan, yang semakin hari semakin complicated, maka mencari bentuk penyelesainya bukanlah dengan berpijak pada kepentingan perorangan, institusi apalagi memihak pada orang atau golongan tertentu. Sebab jika demikian, sama

saja menyamakan pendidikan sebagai komoditas dagang. Sehingga terkesan, pendidikan menjadi arena perebutan dan sarana hegemoni untuk melanggengkan sistem kekuasaan, idiologi dan berbagai macam "kepentingan". Meskipun tidak menutup mata, dalam perjalanan sejarah pendidikan, hal ini juga menjadi bagian dari fungsi pendidikan itu sendiri.

Persoalan serius yang segera dilakukan adalam mengembalikan segala persoalan yang berkembang di seputar pendidikan pada "ilmu dan filsafat" pendidikan, yang menjadi induk dari sebuah disiplin pendidikan itu sendiri. Karena sudah menjadi maklum, jika semua ilmu, termasuk ilmu pendidikan lahir dari induknya filsafat umum, meskipun sebagaimana penjelasan Made Pidarta (tt.:82-83), ada konsep lain yang menyatakan bahwa ilmu lahir dari filsafat umum melalui perantara, yaitu filsafat ilmu-ilmu itu sendiri. Dalam hal ini, dapatlah dikatakan bahwa kelahiran ilmu pendidikan pada awalnya dibantu oleh filsafat pendidikan, sampai pada akhirnya pendidikan melepaskan diri dari filsafat dan menimbulkan sejumlah persoalan-persoalan di bidang pendidikan.

Salah satu tujuan mengembalikan pindidikan pada induknya adalah dengan keperluan agar pendidikan dapat terlepas dari segala persoalan yang melilitnya dan mampu mengembangkan sejumlah teori-teori bagi pengembangan pendidikan, sehingga bisa menjadi achuah disiplin ilmu yang "mapan". Selain itu, yang terpenting pendidikan mampu menawarkan sejumlah pemecahan secara bijaksana dan sesuai prosedur keilmuan pendidikan terkait isu-isu modernitas, seperti: kemanusiaan, lingkungan dan pembentukan sebuah peradaban yang lebih baik. Sebab, diyakini pendidikan adalah sebagai salah satu ilmu yang dapatmerekaya kemanusiaan dan strategi kebudayaan bagi membentuk manusia yang bermoral dan beradab. Dalam konteks ini, pendidikan bukan aktifitas dan proses yang sekedar memicu kecerdasan otak saja, tetapi sekaligus juga kecerdasan emosional dan spiritual bagi tumbuhnya kearifan sosial. Dengan demikian dapat diharapkan tumbuhnya manusia dan generasi baru bangsa yang semakin manusiawi, cerdas, arif dan waskitha (Mulkhan, 2002: 79). Karena pendidikan merupakan sebuah sistem vang mengembangkan segala aspek pribadi dan

kemampuan. Dalam upaya pengembangan kemampuan, jalur yang harus ditempuh adalah pendidikan.

Relevan dengan kenyataan tersebut, berarti semua orang yang berkecimpung dalam dunia pendidikan harus memahami dua hal yang sangat terkait dan berkelissana yaitu antara teori dan praktik pendidikan. Meskipun dalam perjalananya, banyak yang menafikan eksistensinya dan terkesan berjalan sendiri-sendiri. Karena banyak orang yang "terjebak", dalam praktisi pendidikan sementara yang lain terlelap pada setumpuk teori-teori pendidikan, tanpa mengetahui saling keterpautannya satu sama lain. Padahal yang disebut ilmu pendidikan menurut Imam Barnadib (2002: 41) pada hakikatnya terdiri dari dua sisi yang sangat erat kaitanya, bagaikan mata uang karena mempunyai dua sisi yang berbeda satu sama lain, yaitu teori pada satu sisi dan praktik pada sisi lain. Antara keduanya sebenarnya hanya dapat dibedakan tapi tidak dapat dipisahkan.

Dengan begitu sudah sewajarnya kalau segera menggeser pandangan hakikat ilmu pendidikan hanya dalam prespektif estetis, sebagaimana hakikat dan kegunaan ilmu-ilmu lain menuju pandangan bahwa ilmu pendidikan juga memiliki fungsi praktis yang dapat menjelaskan, meramal dan mengontrol persoalan-persoalan pendidikan. Dengan menggunakan asas dan prosedur ilmu pendidikan yang benar dapat memecahkan berbagai persoalan pendidikan dan pendidikan dapat berjalan secara efektif. Sebab pandangan estetis kepada ilmu pendidikan, hanya menyebabkan ilmu ini hanya menjadi sekumpulan teori dan konsep abstrak yang biasanya hanya dihapal dan ditulis oleh orang-orang yang ingin bergelar sarjana pendidikan serta memuaskan jiwa para pecinta pendidikan. Namun ironisnya ilmu pendidikan tidak akan pernah bertaji dan menjadi sebuah konsep untuk memecahkan masalah sehari-hari.

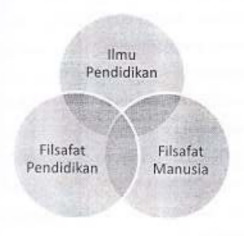
Padahal menempatkan ilmu dalam fungsi estetis seperti itu, seperti telah digambarkan oleh Jujun S. Suriasumantri (2007: 365) adalah berasal dari zaman Yunani Kuno, karena disebabkan oleh filsafat mereka yang memandang rendah pekerjaan praktis yang waktu itu dikerjakan oleh budak belian. Sekarang pun masih ada yang meremehkan para "pekerja kasar" dengan mengatakan "Jangan mau menjadi masinis atau pekerja

teknik, anakku, jadilah pegawai negeri, Asyik!".

Akibatnya, pendidikan hanya memproduk para pemalas, miskin kreatifitas, dan mengandalkan pekerjaan-pekerjaan "berdasi"/kantoran saja (meskipun harus berebut/antri dengan banyak orang). Pendidikan juga belum menyadarkan kepada peserta didik, bahwa banyak rejeki dan lapangan pekerjaan yang menjanjikan di luar menjadi seorang "pegawai".

Lebih lanjut, ketika membicarakan tentang ilmu pendidikan maka secara otomatis perlu dikaitkan dengan konsep pendidikan karena keduanya menyangkut masalah hakekat manusia yang menjelaskan kedudukan peserta didik dan pendidik dalam sebuah interaksi pendidikan. Hasil akhir mengenai jawaban tentang hakikat manusia pada dasarnya merupakan kinerja filsafat manusia. Sementara mengenai hakikat pendidikan adalah tata kerja filsafat pendidikan dan keterkaitan keduanya melahirkan sebuah pendidikan. Sebab jika pengertaian tentang hakikat manusia telah diketahui dan dirumuskan secara jelas, maka pengembangan terhadap hakekat manusia itu memerlukan pendidikan (Dardiri, 2008: 12) dan agar

dan dapat mengembangkan seluruh potensi yang dimiliki manusia maka memerlukan sebuah ilmu khusus yang disebut ilmu pendidikan. Jika digambarkan interkoneksi antara filsafat pendidikan, filsafat manusia dan ilmu pendidikan adalah sebagai berikut:



Gambar: Interkoneksi Ilmu Pendidikan, Filsafat Pendidikan dan Filsfat Manusia

Itulah bukti keterkaitan yang sangat erat antara filsafat pendidikan, filsafat manusia dan ilmu pendidikan. Operasionalisasi dari ketiganya dalam dunia

pendidikan, dengan begitu tentu saja dengan tidak melupakan khasanah filsafat pendidikan yang diturunkan dari filsafat tertentu, dimana pemilihan unsur-unsur serta bagaimana penerapanya tergantung pada keyakinan ahli ilmu pendidikan yang bersangkutan. Keyakinan tersebut juga dipengaruhi oleh pengalaman mereka dalam melaksanakan kegiatan pendidikan sebelumnya. Kumpulan kegiatan pendidikan yang ada ditelaah (melalui penelitian atau refleksi filsafiah) dapat memberi sumbangan pada perkembangan ilmu pendidikan. Kemudian ilmu pendidikan yang telah mapan pun dalam pengembangan dirinya juga memberikan tafsiran tertentu kepada bahan yang diperoleh dari pengalaman perbuatan mendidik. Jadi ilmu pendidikan sebenarnya dapat memperkaya dan mengembangkan filsafat pendidikan yang mendasari pengembangan ilmu pendidikan itu sendiri (Satmoko, 1999: 42).

Ketujuh unsur tersebut melukiskan sebuah hubungan fungsional sebagai berikut:



Gambar: Kedudukan dan Hubungan Unsur-unsur Ilmu Pendidikan (Satmoko, 1999: 43)

Dari gambar tersebut nampak sekali keterkaitan antara beberapa unsur ilmu pendidikan dan saling mempengaruhi satu sama lain. Antara ilmu pendidikan teoritis dan ilmu pendidikan praktis mendasari sebuah perbuatan pendidikan, yang dapat mempengaruhi keyakinan seseorang dan dapat menjadi bahan empirik yang berguna untuk pengembangan ilmu pendidikan itu

sendiri. Sementara filsafat yang berdasarkan keyakinan tadi diterapkan menjadi filsafat pendidikan, yang mendasari pemikiran ilmu pendidikan teoritis maupun praktis.Jadi, gambar tersebut sekaligus menjelaskan perlunya dunia pendidikan di kembangkan melalui dua jenis penelitian sekaligus yang sangat berhubungan satu sama lain, yaitu theoritical research dan applied research. Berdasarkan gambar tersebut dimungkinkan mencari bangunan konsep pendidikan yang kuat dan memiliki landasan keilmuan bisa yang dipertanggungjawabkan secara rasional ilmiah. Konsep pendidikan yang diturunkan dari pemikiran atas realitas/fakta-fakta pendidikan ditemukan yang (ontologi) dan selalu diselidiki, dihimpun untuk dibangun secara rasional menjadi kebenaran ilmu pendidikan (epistimologi) serta kebenaran yang telah ditemukan berdasarkan fakta tersebut kemudian diselaraskan kebutuhan dan nilai-nilai dengan kemanusiaan. Intinya pengembangan suatu ilmu pendidikan harus bermanfaat bagi masyarakat secara luas dan bukan menguntungkan penguasa saja.

Fakta bahwa penelitian yang sesuai dengan spektrum penelitian pendidikan merupakan hal penting dan menjadi tak terelakkan. Sebab, penelitian menjadi jembatan evaluasi yang dapat memengaruhi kebijakankebijakan yang akan diambil dalam pendidikan. Selain memang hakikat pendidikan itu selalu berkembang seiring dengan banyak aspek yang memengaruhinya, maka penelitian imiah hadir sebagai oase pembenaran yang dapat dipertanggungjawabkan validitasnya. Dunia pendidikan yang berdiri dengan para aktivis maupun stokeholder yang begitu kompleks sarat permasalahan-permasalahan yang kompleks pula.Salah satu tantangan utama sektor riset dan teknologi di Indonesia saat ini adalah minimnya tingkat adopsi hasil riset oleh berbagai stakeholder di Indonesia. Sehingga kontribusi sektor riset dan teknologi terhadap perekonomian nasional masih sangat kecil.

Oleh karena itu, dalam konteks pengembangan ilmu pendidikan di Indonesia, pengembangan pendidikan sudah seharusnya terjadi dalam rangka akrelerasi pengembangan dunia ilmu pengetahuan dan teknologi sebagai fakta yang tak terbantahkan dalam masyarakat modern sekarang. Tapi semua itu harus sesuai dengan cita-cita luhur bangsa Indonesia dan tidak bertentangan dengan keyakinan/idiologi yang diyakini kebenaranya oleh masyarakat Indonesia.

# B. Geneologi Ilmu Pendidikan

Apakah ilmu itu objektif dan bebas nilai? Tentang persoalan ini telah terjadi dua pertentangan antara mazhab positivistis dan ideologis. Positivistis mengakui bahwa ilmu itu bebas nilai dan obyektif, sebab ilmu sendiri merupakan penjalinan penalaran yang seluruhnya obyektif dan bebas nilai. Akan tetapi bagi idiologis, ilmu itu tidak obyektif dan bebas nilai, sebab para ahli ilmu biasanya dipengaruhi oleh keadaan psikis, politik, dan sosial, bahkan baik sekali kalau memperhatikan akan nilai sosial dan susila. Oleh sebab itu, ilmu itu harus bertopang pada sebuah idiologi yang tidak hanya mendorong perkembangan ilmu, cara berfikir yang sedang berlaku dan menjadi alat perkembangan dan kemajuan peradaban manusia (Peursen, 1985: 4).

Pendidikan menjadi sebuah disiplin ilmu tentu saja berpautan erat dengan idiologi tertentu yang ingin diperjuangkan oleh manusia demi kemanusian dan peradaban. Sebab manusia itu pada hakikatnya adalah makhluk yang tidak pernah puas begitu saja mengenai apa yang diketahuinya dalam kehidupan sehari-harinya. Maka dengan akal yang dimilikinya, manusia terus mempertanyakan segala sesuatu yang ada disekitarnya dan berusaha memecahkan masalah kehidupan yang dihadapinya. Begitu pula tentang persoalan bagaimana mendidik manusia agar menjadi masyarakat yang cerdas, berbudi pekerti luhur, dan berbudaya demi kelangsungan kehidupan manusia di muka bumi ini. Maka, manusia secara terus menerus berfikir secara serius dan mendalam untuk melahirkan ilmu pendidikan yang efektif dan praktis.

Dari situlah terjadi persinggungan yang saling mengikat dan saling mempengaruhi antara ilmu pendidikan dan filsafat pendidikan. Tak salah jika John Dewey dalam bukunya *Democrazy and Education*, menyatakan bahwa filsafat itu teori umum dari pendidikan, landasan dari semua pemikiran mengenai pendidikan (Dewey, 1946: 383). Dengan berdasar pada pandangan John Dewey ini, maka lahirlah filsafat

pendidikan sebagai ilmu. Sebuah sistem yang menjawab dan memecahkan persoalan-persoalan pendidikan yang bersifat filosofis dan memerlukan jawaban secara filosofis pula (Barnadib, 1994; 17).

Dalam ilmu filsafat, filsafat dapat dibedakan menjadi dua macam, yaitu filsafat umum dan filsafat khusus. Yang membedakan dari filsafat umum dan khusus adalah mengenai objeknya, filsafat umum lebih pada kenyataan keseluruhan segala sesuatu sedangkan filsafat khusus lebih pada kenyataan salah satu aspek dari kehidupan manusia yang penting. Apabila dilihat dari sudut karateristik objeknya, maka filsafat Pendidikan termasuk dalam filsafat khusus. Filsafat ilmu pendidikan sendiri merupakan bagian dari Filsafat pendidikan. Istilah Filsafat ilmu pendidikan (Philosophy of Educational Science) ditemukan dalam karangan B. Othanel Smith dan secara konsepsional, Filsafat ilmu pendidikan dapat dibataskan sebagai analisis kritis komprehensif tentang pendidikan sebagai salah satu bentuk teori pendidikan yang dihasilkan melalui riset, baik kuantitatif maupun kualitatif (Redja, 1976: 6).

Dalam prespektif sejarah, pendidikan menjadi sebuah ilmu atas sebuah pandangan yang berasal dari Eropa Barat, khususnya Belanda dengan ahli pendidikannya bernama Langeveld. Di negeri ini, pendidikan secara resmi diakui sebagai ilmu pengetahuan atau ilmu pendidikan pada tahun 1925 (Pidarta, tt.: 6).

Hal tersebut tentu saja sebagai sebuah proses yang wajar, karena setiap manusia mempunyai sejumlah pengetahuan tentang suatu objek tertentu (dalam hal ini pendidikan), termasuk ke dalamnya adalah ilmu. Jadi ilmu pendidikan merupakan bagian dari pengetahuan yang diketahui manusia. Pengetahuan, menurut Jujun S. Suriasumantri (2007), biasanya dikumpulkan oleh ilmu dengan tujuan untuk menjawab persoalan kehidupan sehari-hari yang dihadapi manusia, dan digunakan dalam menawarkan berbagai kemudahan kepadanya.

Disebut pendidikan sebagai ilmu berarti sudah membedakan dengan pengertaian pendidikan secara umum dan teori pendidikan, meskipun dalam kenyataanya kemudian menjadi sebuah sistem yang menyatu atau integratif. Makna pendidikan dalam hal ini, sudah dicirikan dengan ciri-ciri tertentu sebagai sebuah ilmu pengetahuan yaitu mengenai apa (ontologi), bagaimana (epitemologi) dan untuk apa (aksiologi) (Tadjab, 1994: 9), dan strategi pengembangan ilmu (Wibisono, 1996: 12).

Dengan kata lain, Ontologi Ilmu pend..., (substansi dan pola organisasi Ilmu pendidikan), Epistomologi Ilmu Pendidikan (objek formal dan material Ilmu Pendidikan), Metodologi Ilmu pendidikan (cara-cara kerja dalam menyususn ilmu pendidikan), Aksiologi Ilmu Pendidikan (nilai kegunaan teoritis dan praktis Ilmu pendidikan) (Redja, 1976: 6-7). Selain itu ilmu pendidikan perlu terus diupayakan pembaharuannya agar senantiasa relevan dengan perkembangan masyarakat.

Di samping itu, setiap disiplin ilmu, minimal harus memenuhi empat syarat pokok yaitu (1). Harus mempunyai objek atau sasaran yang jelas (2). Harus mempunyai metode atau cara penelitian yang tersendiri dan jelas, yang menunjukkan bagaimana cara kerja dan proses penelitian terhadap obyeknya berlangsung; dan (3) harus mempunyai ruang lingkup dan sistematika yang jelas pula dan yang (4) mempunyai kegunaan dan manfaat, atau tujuan yang jelas (Tadjab, 1994: 9). Noeng Muhadjir juga menegaskan bahwa suatu kawasan studi bisa dikatakan sebagai suatu disiplin ilmu, jika memenuhi tiga syarat yaitu; 1), memiliki obyek studi yang eksplisit dari disiplin lain, 2) memiliki struktur atau sistematika yang juga eksplisit dari disiplin lain yang dikembangkan terus secara kritis, dan 3) memiliki metodologi pengembangan, yang lebih menekankan pada upaya pemaknaan (Muhadjir, 2000; 20). Sedangkan memperhatikan syarat-syarat tersebut, sebagaimana penjelasan Made Pidarta (tt.: 6) pendidikan juga telah memenuhi syarat dapat disebut sebagai ilmu yaitu 1). Memiliki objek 2). Metode penevelidikan 3). Sistematis 4), Punya tujuan sendiri.

Secara hakiki objek pendidikan adalah situasi pergaulan pendidikan. Objek pendidikan dapat terperinci menjadi beberapa bagian, yaitu 1) relasi/hubungan antara orang dewasa dan orang belum dewasa, 2) alat pergaulan dan pendidikan, 3) iklim pergaulan dan lingkungan, 4) orang yang belum dewasa, 5) orang dewasa, dan 6) tujuan pendidikan (Komar, 2007: 124). Sementara objek pendidikan ada dua macam, yaitu objek materi dan objek formal. Yang dimaksud dengan objek materi adalah materinya atau bendanya yang dikenai pendidikan yaitu para peserta didik dan warga belajar. Objek materi pendidikan ini merupakan objek material atau aspek-aspek atau hal-hal yang menjadi garapan langsung riset pendidikan (Redja, 1976: 45). Sedangkan objek formalnya adalah apa yang dibentuk (to form) oleh pendidikan objek pendidikan seperti yang disepakai oleh Langveld dan Dwiyakarya ialah gejala yang tampak, dirasakan, dihayati, dan diekspresikan dalam kehidupan manusia sehari-hari (Pidarta, tt.: 6). Objek formal ini menjadi keseluruhan ruang lingkup garapan riset pendidikan (Redja, 1976: 45).

Karena ilmu pendidikan dianggap sebagai filsafat khusus, maka filsafat ilmu pendidikan merupakan bagian dari filsafat pendidikan yang sama-sama menyelidiki pendidikan sebagai ilmu. Ilmu Pendidikan sendiri merupakan sebuah sistem pengetahuan tentang pendidikan yang diperoleh melalui riset. Bentuk isi Ilmu Pendidikan, seperti juga ilmu pada umumnya yang terdiri atas: 1. Generalisasi-generalisasi (kesimpulan

umum yang ditarik berdasarkan hal-hal khusus) 2. Hukum-hukum atau prinsip (terbagi menjadi 3 yaitu: hukum akibat, hukum latihan, hukum kesiapan) 3. Teori (dapat dibedakan menjadi 3 macam, yaitu: a. teori induk dan model-model teoretis yang berhubungan, b. Teori formal dan tingkat menengah, c. teori substansif). Fungsi-fungsi Ilmu Pendidikan mempunyai 2 fungsi, pertama, sebagai asumsi dasar atau titik tolak, dan yang kedua, informasi tentang pendidikan. Ilmu pendidikan sendiri bukan merupakan ilmu yang berdiri sendiri, tetapi merupakan penerapan dari cabang-cabang ilmu lainnya. Dalam studi pendidikan mencakup 4 macam, diantaranya (1) sejarah pendidikan (2) Ilmu pendidikan (3) praktek pendidikan (4) filsafat pendidikan (Redja, 1976; 39).

Sementara Sutari Imam Barnadib melihat Ilmu Pendidikan adalah sebagai ilmu yang normatif karena berdasar atas pemilihan antara yang baik dan yang tidak baik untuk anak khususnya dan manusia pada umumnya. Ilmu pendidikan merupakan ilmu pengetahuan rohani, karena situasi pendidikan berdasar atas tujuan manusia tidak memberikan anak kepada keadaan alamnya,

melainkan memandangnya sebagai mahkluk sosial dan akan dibawa ke arah manusia susila yang berbudaya (Barnadib, 1992: 12). Pengertian seperti ini menjelaskan bahwa penekanan pendidikan bukan hanya ditujukan pada pengembangan intelektual dan rasional saja, akan tetapi pada intinya adalah pengisian jiwa yang ada dalam hati, sehingga manusia tersebut dapat berpikir dengan didasari jiwa yang bersih. Adapun penyelenggaraan pendidikan untuk menghasilakan manusia-manusia seperti ini bisa dilakukan melalui berbagai bentuk pendidikan yaitu: 1) Pendidikan formal yaitu diselenggarakan oleh lembaga pendidikan secara sistematis, terencana dan terarah. 2) Pendidikan informal yaitu pendidikan dari lingkungan keluarga. 3) Pendidikan nonformal yaitu proses dari lingkungan masyarakat.

#### C. Struktur Ilmu

Ilmu itu bagaikan bangunan tersusun dari batu bata. Batu atau unsur dasar tersebut tidak pernah langsung didapat di alam sekitar. Lewat observasi ilmiah batu-batu sudah dikerjakan sehingga dapat dipakai, kemudian digolongkan menurut kelompok tertentu, sehingga dapat dipergunakan (Peursen, 1985: 28).

Bangunan suatu ilmu, menurut C. A. Van Peursen (1985: 33-36), harus terikat oleh sebuah teori dan definisi. Definisi inilah yang akan membatasi sebuah istilah dan pengertian. Definisi ilmu menyajikan susunan hirarki sebagai berikut; 1) lapisan defenisi ilmiah merupakan definisi deskriptif, yang memberi gambaran secermat mungkin mengenai gejala. 2) definisi stipulatif yang mengandung arti tertentu yang diberikan kepada suatu istilah, 3) defenisi operasional, biasanya berupa istilah-istilah yang lebih dekat pada puncak suatu ilmu, 4) defenisi teoritis, yang membatasi isi pengertian atau arti, yang berperan sebagai pencangkup ilmu

Selain itu, terdapat prasyarat sesuatu itu masuk pada katagori ilmu, sebagaimana penjelasan Kunto Wibisono (dalam Thoha, dkk., 1996: 10-12), yaitu: 1. Ontologi

Ontologi meliputi permasalahan apa hakekat ilmu itu, apa hakekat kebenaran dan kenyataan yang inheren dengan pengetahuan, yang tidak terlepas dari persepsi kita tentang apa dan bagaimana (yang) ada. Karena the being (kebenaran yang ada), menjadi masalah dalam ontologi, maka mazhab filosofis sangat menentukan pandangan seseorang tentang kebenaran sebuah ilmu pengetahuan.

Terdapat berbagai mazhab dalam filsafat, yaitu; 
pertama, naturalisme yang menyakini kebenaran 
sesungguhnya adalah sesuatu yang fisik. Kedua, 
idealisme yang menyakini kenyataan itu terdiri dari ideide atau spirit. Ketiga, realisme yang berpandangan 
kenyataan itu tidak sepenuhnya bergantung dari jiwa 
yang mengetahui, tetapi hasil pertemuan dengan 
obyeknya. Keempat, pragmatisme yang berpandang 
kebenaran itu tergantung kepada nilai kegunaannya.

# 2. Epistimologi

Epistimologi sering disebut dengan filsata, pengetahuan. Epistimologi berusaha mencari kebenaran ilmu berdasarkan fakta, dibangun dengan logika dan didahului uji konfirmasi tentang data yang dihimpun (Muhadjir, 2011: 63). Oleh sebab itu, karakter epistimologi itu membuktikan kebenaran dalam makna the truth or false. Dalam proses mencari ilmu pengetahuan ini sangat mungkin bisa dilakukan oleh

porensi untuk berpengetahuan, mengolah dan mengembangkannya. Dalam mencari pengetahuan dan kebenaran, manusia dapat memperoleh melalui berbagai sumber, yaitu wahyu, intuitif, rasional, empiris (Rasyidin, dkk., 2007). Dalam mencari ilmu dan sumber ilmu yang dipakai, memang telah menunjukkan sikap yang berlawanan antara Barat dan Timur.

Barat cenderung menekankan pada dunia obyektif, empiris dan deskriptif yang disampaikan menurut peraturan logika dan pemeriksaan ilmiah. Sementara Timur lebih pada knowledge by acquaintance dan lebih bersedia untuk menerima pengalaman dan kesaksian orang-orang terdahulu, sejarah dan intuisi yang menurutnya lebih dapat dipercaya (Titus, dkk., 1984: 208-209). Meskipun sebenarnya, dalam realitasnya sumber-sumber ilmu pengetahuan pada hakikatnya saling melengkapi dan tidak bertentangan dalam usaha menurutnya kebenaran.

Memperoleh pengetahuan dapat melalui berbagai sumber dan cara/metode yang bisa ditempuh, yaitu; 1) dengan cara sadar dan terarah menempuh cara untuk

menguasai, mengubah objek, dengan melakukan langkah-langkah sistemik menuju temuan-temuan baru. Tradisi ini pertama kali diiniasi oleh orang Yunani Kuno kemudian dikembangkan oleh Barat dan para filsuf Arab seperti Al Kindi, Al Farabi, Al Ghazali, Ibnu Rusyd, Ibnu Sina, mempunyai saham besar dalam pengembangan tradisi pemikiran Yunani ini. 2) dengan mengeover objek sasaranya dengan mendeskripsikan yang ideal (nilai seni, sastra, metodologi, dengan bobot muatan etik, moral, agama). Dunia timur juga nenek moyang kita sangat kaya dengan filsafat kehidupan. 3) dengan menjauhkan diri secara rohaniah atau badania. dari objek sasaran yang hendak diketahui agar memperoleh wangsit atau sebagai jalan menuju objek sasaran yang hendak diketahui.

# Aksiologi

Aksiologi merupakan filsafat yang membahas nilai, baik itu berhubungan dengan etika maupun estetika. Aksiologi sering membicarakan kebenaran dalam makna benar salahnya (the right or wrong). Aksiologi merupakan parameter kebenaran yang akan menuntun dengan kaidah-kaidah yang dapat dijadikan pegangan dalam menerapkan dan mengembangkan ilmu, menyangkut etik dan heuristik bahkan sampai dimensi kebudayaan, kemanfaatan ilmu, dan maknanya bagi kehidupan manusia.

## D. Karakteristik Ilmu Pendidikan

Pendidikan merupakan proses membimbing yang dilakukan oleh orang dewasa kepada orang yang belum dewasa untuk memperoleh ilmu pengetahuan agar dapat mencapai kebahagian di dunia dan akhirat. Pendidikan selalu berhubungan dengan manusia dan sengaja dirancang menumbuhkan untuk sikap-sikap kemanusiaan. Selain berorientasi untuk menjadikan manusia-manusia cerdas, mandiri, dan berdikari juga berusaha membentuk manusia yang mempunyai ketinggian spiritualitas serta berkarakter mulia. Praksis pendidikan biasanya, di samping mentransmisikan berbagai ilmu, skill, juga membiasakan kebiasaankebiasaan terpuji supaya anak menjadi pribadi yang salih yaitu memiliki tanggungjawab sebagai hamba Tuhan dan mempunyai kepekaan personal sebagai bagian dari masyarakat sosial.

Terdapat persepsi yang salah kaprah di masyarakat solama ini, yang acapkali mengartikan pendidikan sebagai sesuatu yang hanya bertali-temali dengan transfer of knoweledge dan arena indoktrinasi. Padahal lebih dari itu, dalam prespektif ilmu pendidikan sejatinya pendidikan tidak hanya sebagai sarana transfer of knoweledge saja melainkan sebagai media dan aktifitas membangun keadaran, kedewasaan, dan kemandirian peserta didiknya. Bahkan pendidikan juga ditujukan untuk menciptakan mentalitas dan kultur demokrasi matu masyarakat.

Proses melakukan bimbingan kepada anak dalam pendidikan tersebut, biasanya ada kalanya dilakukan secara tidak teratur dan dilakukan sendiri-sendiri oleh masyarakat atau orang tua karena dorongan paedagogis instinct. Sementara ada juga yang dilakukan secara teratur dan dirancang sedemikian rupa dengan mempersiapkan tujuan, kurikulum, metode, lingkungan dan evaluasinya. Untuk praksis pendidikan yang tidak teratur, biasanya dilakukan dengan mengandalkan kebiasaan/tradisi. Sementara pendidikan yang teratur bersandar pada pengetahuan yang dinamakan ilmu

pendidikan. Menurut Ki Hadjar Dewantara (2004: 27), ilmu pendidikan ini tidak berdiri sendiri-sendiri. Tetapi memerlukan ilmu-ilmu lainya, yaitu 1). Ilmu Jiwa/Psychologie. 2) Ilmu Jasmani (Fysiologie). 3) Ilmu etika/moral. 4) Ilmu estetika. dan 5) Ikhtisar cara-cara pendidikan.

Ilmu pendidikan sebagai ilmu humaniora tergolong ilmu normatif, karena ia terkait oleh norma-norma tertentu (Mujib & Mudzakkir, 2006: 1). Selain itu, Ilmu pendidikan juga tergolong ilmu yang bersifat practical, sebab ilmu pendidikan berguna menyelesaikan tugas untuk mengubah sikap dan perilaku orang/anak. Perbedaannya dengan ilmu lain adalah, kalau ilmu lain berusaha menjelaskan dan mengetahui apa dunia ini, sedangkan ilmu pendidikan membimbing kita agar menyelesaikan apa yang harus dilakukan dalam praktek pendidikan (Komar, 2007: 136). Ilmu pendidikan memberikan bimbingan bagi para pendidik untuk bisa bersikap secara tepat, professional, dan sekaligus bijaksana dalam mengambil keputusan yang berkaitan dengan pendidikan.

Ilmu pendidikan mempunyai hubungan sangat erat dengan teori-teori pendidikan yang menurut P. H. Hirst. teori pendidikan berfungsi untuk membimbing praktek pendidikan. Sedangkan teori pendidikan itu sendiri memiliki aspek ilmiah dan aspek preskriptif (normatif) (Siswoyo, 2007: 65). Selain bersifat praktis dan normatif, ilmu pendidikan juga bersifat empiris (karena obyeknya fenomena/situasi pendidikan), rohaniah (memandang peserta didik sebagai makhluk susila dan berbudaya), historis (memberikan uraian teoritis tentang sistem pendidikan sepanjang zaman dalam sinaran sejarah pada masa-masa tertentu), dan teoritis (memberikan pemikiran logis dan terstrukur tentang masalah-masalah pendidikan).

## E. Struktur Ilmu Pendidikan

Disebabkan ilmu pendidikan bukan menjelaskan fenomena alam, melainkan merekomendasikan apa yang harus dilaksanakan dalam praksis pendidikan. Maka, Ilmu pendidikan berada pada rumpun yang berbeda dengan disiplin ilmu. Maksudnya eksisitensi ilmu pendidikan berada di luar rumpun disiplin ilmu. Validasi ilmu pendidikan tergantung pada ada/tidaknya cukup bukti rumusan berbagai rekomendasi bagi praksis pendidikan (Komar, 2007: 134).

Selama ini, sungguh telah terjadi keraguan akan eksistensi pendidikan sebagai ilmu. Padahal pendidikan telah memehui syarat sebagai sebuah disiplin ilmu tertentu, yaitu 1) memiliki objek material berupa perilaku manusia dan objek formalnya adalah menelaah fenomena pendidikan dan semua fenomena yang ada hubungannya dengan pendidikan, 2) memiliki sistematika yaitu melihat pendidikan sebagai gejala manusiawi, melihat pendidikan sebagai upaya sadar, dan melihat pendidikan sebagai gejala manusiawi, 3) memiliki metode seperti metode normative, eksplanatori, teknologis, deskriptif-fenomenologis, hermeneutis, dan analisis kritis/filosofis (Siswoyo, 2007:68-72). Bahkan struktur ilmu pendidikan senantiasa mengalami perkembangan dan selaras dengan kepentingan manusia itu sendiri untuk tahu lebih jelas dan mendalam, dengan sebuah metode dan sistem tertentu.

Sedangkan struktur ilmu pendidikan adalah 1) bertolak dari lima unsur pendidikan yaitu; yang memberi

(pendidik), yang menerima (peserta didik), tujuan (citacita pendidikan), cara baik (metode), dan konteks positif (lingkungan). 2) bertolak dari empat komponen pokok pendidikan, yaitu kurikulum, subyek-didik, personifikasi pendidik dan konteks belajar-mengajar. 3) bertolak dari tiga fungsi pendidikan, yaitu pendidikan kreativitas pendidikan moralitas, dan pendidikan produktivitas Selain itu, terdapat empat klaster yang dapat membangun ilmu pendidikan yaitu; 1) klaster substansial subyek, yang dihimpun dari teori pendidikan, 2) klaster konteks sosial makro yang dibangun dari teori dan filsafat perubahan sosial, 3) klaster fungsional yang materinya dibangun dari pemikiran teknologik, dan 4) klaster instrumental yang dikontruksikan dari materi sistem penyampaian, materi sistem pengelolaan, dan mekanisme pengembangan (Muhadjir, 2000: 27-29).

Kelima unsur pendidikan yang merupakan struktur keilmuan pendidikan, menjadi sesuatu yang sangat urgen dalam pendidikan. Praksis pendidikan, tanpa mengindahkan kelima unsur tersebut, bisa dikatakan bukan merupakan aktifitas pendidikan. Sebab, keberhasilan dan kegagalan pendidikan tergantung kelima unsur tersebut. Adapun penjelasan kelima unsur yang merupakan struktur ilmu pendidikan adalah sebagai berikut:

#### 1. Pendidik

Pendidik atau sering disebut guru/teacher dalam pendidikan merupakan salah satu unsur penting. Keberhasilan sebuah proses pendidikan sangat tergantung pendidiknya, maka menjadi seorang pendidik harus memenuhi berbagai syarat/kompetensi tertentu dan tidak boleh asal-asalan. Syarat bagi guru dengan berbagai kompetensi itulah yang disebut oleh Al-Ghazali, seorang filosof dan tokoh sufi dalam Islam yang menyandang gelar hujjatul Islam-dengan istilah kriteria guru yang baik. Menurutnya, guru yang baik adalah guru yang dapat diserahi tugas mengajar. Mereka selain dituntut cerdas dan sempurna akalnya, juga harus baik akhlaknya dan kuat fisiknya. Dengan kesempurnaan akalnya ia dapat memiliki berbagai ilmu pengetahuan secara mendalam, dan dengan akhlaknya yang baik ia dapat menjadi contoh teladan bagi para muridnya, dan dengan kuat fisiknya ia dapat melaksanakan tugas

mengajar, mendidik dan mengarahkan muridnya (Nata, 195-96). Sedangkan menurut Az-Zarnuji (2011: 14), syarat seorang guru itu harus alim, waro' dan lebih tua usiannya/berwibawa.

Terdapat beberapa sifat yang harus dimiliki oleh Pendidik, yaitu:

- a. Memiliki sifat yang zuhud, tidak mengutamakan materi dan mengajar karena mencari keridhaan Allah semata.
- Seorang guru tidak boleh memiliki riya(mencar nama), dengki, permusuhan, perselisihan, dan sifat tercela.
- c. Ikhlas dalam pekerjaan.
- d. Keikhlasan dan kejujuran dari seorang guru merupakan kunci dari suksesnya di dalam tugas dan kesuksesan untuk murid-muridnya.
- e. Seorang harus memiliki sifat pemaaf terhadap muridnya, ia juga harus sanggup menahan diri, menahan kemarahan, lapang hati, penyabar dan tidak boleh marah hanya karena sebab-sebab hal yang kecil.

- f. Scorang guru harus menyayangi murid-muridnya seperti menyayangi anaknya sendiri, dan juga memikirkan keadaan mereka seperti memikirkan keadaan anak-anaknya pula. Bahkan seorang guru harusnya lebih mencintai murid-muridnya daripada anaknya sendiri.
- g. Seorang guru harus mengetahui rabiat, pembawaan, adat kebiasaan, rasa dan pemikiran murid-muridnya agar ia tidak keliru dalam mendidik murid-muridnya.
- h. Seorang guru harus menguasai mata pelajaran yang akan diberikannya, serta memperdalam pengetahuannya, tentang itu sehingga mata pelajaran tersebut tidak bersifat dangkal (Al Abrasy, 1970; 131-134).

Berdasarkan syarat dan sifat-sifat menjadi guru tersebut, bisalah seorang guru dapat berhak menyandang sebutan guru berkompeten. Selain hal-hal yang telah disebut di atas, untuk menjadi guru berkompeten dan ideal, guru seharusnya dalam pribadinya melekat tiga hal. Pertama, memiliki kepribadian ideal, meminjam bahasa Ki Hajar Dewantoro, guru tersebut memang mampu "ing ngarso sung tulodo, ing madya mangun karso, tut wuri handayani". Semua sikap, perilaku dan pemikiranya dapat digugu lan ditiru. Terdapat beberapa kemampuan yang berhubungan dengan kompetensi personal ini, di antaranya: (1) kemampuan yang berhubungan dengan pengalaman ajaran agama sesuai dengan keyakinan agama yang dianutnya; (2) kemampuan untuk menghormati dan menghargai antarumat beragama; (3) kemampuan untuk berperilaku sesuai dengan norma, aturan, dan sistem nilai yang berlaku di masyarakat; (4) mengembangkan sifat-sifat terpuji sebagai seorang guru misalnya sopan santun dan tata karma dan; (5) bersikap demokratis dan terbuka terhadap pembaruan dan kritik.

Kompetensi pertama itulah yang sering kita sebut dengan istilah kompetensi kepribadian. Sebuah kompetensi yang berhubungan dengan sikap dan kepribadian yang harus dimiliki oleh seseorang guru. Kepribadian inilah yang sangat berpengaruh terhadap keberhasilan guru sebagai pengembang sumber daya manusia. Hal itu terjadi karena dalam pembelajaran merupakan pertemuan dan interaksi dari dua kepribadian

yang berbeda yaitu kepribadian guru dan siswa sebagai anak yang belum dewasa dan sedang berkembang mencari bentuk kedewasaan.

Kedua, memiliki pengetahuan yang luas serta mendalam tentang subject matter (bidang studi) yang akan diajarkan, serta penguasaan metodologis dalam arti sempit, pengetahuan tentang teoritik, mampu menggunakannya dalam proses belajar mengajar, Guru yang profesinal adalah orang yang memiliki kemampuan dan keahlian khusus dalam bidang keguruan sehingga ia mampu melakukan tugas dan fungsinya sebagai guru profesional. "Mereka" adalah orang yang terdidik dan terlatih dengan baik, serta memiliki pengalaman yang kaya di bidangnya (Nata, : 15). Atas dasar persyaratan tersebut, jelaslah jabatan profesional harus ditempuh melalui jenjang pendidikan yang khusus mempersiapkan jabatan itu. Demikian pun dengan profesi guru, harus ditempuh melalui jenjang pendidikan pre service education seperti Pendidikan Guru Raudhatul Athfal (PGRA), Pendidikan Guru Sekolah Dasar (PGSD) atau PGMI, IKIP dan Fakultas Keguruan di luar IKIP seperti Fakultas Tarbiyah untuk guru agama Islam.

Ketiga, Kompetensi yang berhubungan dengar kemampuan guru sebagai anggota masyarakat dai sebagai makhluk sosial. Menjadi seorang guru, denga demikian selain harus smart dan cerdas serti profesional, juga dituntut untuk memiliki kepekan terhadap sosialnya dan dapat menumbuhkan partisipan masyarakat dalam meningkatkan pendidikan dar pengajaran di sekolah. Adapun yang termasuk social competency adalah: (1) kemampuan untuk berinteraks dan berkomunikasi dengan teman sejawat untu meningkatkan kemampuan profesional; (2) kemampua untuk mengenal dan memahami fungsi-fungsi setim lembaga kemasyarakatan dan; (3) kemampuan untu menjalin kerja sama baik secara individual maupur secara kelompok.

Ketiga aspek sebagaimana tersebut di atas haruslah menjadi prioritas bagi seseorang yang ingir mengabdikan hidupnya menjadi guru. Hal ini dengar suatu pertimbangan bahwa guru dengan kompetens personal, profesional dan sosial yang diyakini mamp membawa pencerahan dan perbaikan bagi kondir pendidikan di Indonesia. Profesionalitas guru, memanj pendidikan Islam dan pendidikan secara umum di Negara ini, lebih-lebih dengan melihat kenyataan, bahwa masalah kompentensi dan profesionalitas dalam melaksanakan proses belajar mengajar masih menghadapi permasalahan dan kritik dari berbagai pihak (Ma'arif, 2007; 40).

Guru adalah pihak yang bertanggung jawab terhadap pelaksanaan pendidikan dan pengajaran, guru memegang peranan yang sangat strategis dalam inovasi pelaksaan dan pengajaran di madrasah. Di kelas, guru adalah key person (pribadi kunci) yang memimpin dan mengarahkan kegiatan belajar-mengajar para siswanya. Di mata siswa, guru adalah seorang yang mempunyai otoritas bukan saja dalam bidang akademis, melainkan juga dalam bidang non akademis. Bahkan dalam masyarakat, guru dipandang sebagai orang yang harus di gugu dan ditiru. Pengaruh guru terhadap siswanya sangat besar. Faktor-faktor imitasi, sugesti, identifikasi dan nimpati misalnya, memegang peranan penting dalam interaksi sosial.

Karena itulah, Undang-undang nomor 20 tahu 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, undang undang nomor 14 tahun 2005 tentang Guru dan Doseri dan Peraturan Pemerintah Nomor 19 tahun 2005 tentan Standar Nasional Pendidikan mengamanatkan bahw guru adalah pendidik profesional. Seorang guru ata pendidik profesional harus memiliki kualifikan akademik minimum sarjana (S1) atau diploma empa (D4), menguasai kompetensi (pedagogik, profesional sosial, dan kepribadian), memiliki sertifikat pendidik sehat jasmani dan rohani, serta memiliki kemampua untuk mewujudkan tujuan pendidikan nasional.

Berbicara tentang kompetensi guru adalal berbicara tentang pengetahuan, keterampilan, dan sikar yang harus dimiliki seorang tenaga pengajar sem penerapannya di dalam pekerjaan sesuai denga kebutuhan lapangan. Standar kompetensi guru meliput kompetensi pengelolaan pembelajaran, wawasar kependidikan, kompetensi akademik atau bidang studi pengembangan profesi, dan kemampuan kepribadian (Depdiknas, 2004 dan Suparno, 2001).

Sebagaimana penjelasan dari PP No. 19 tahun 2005, yang dimaksud dengan guru dengan kompetensi professional adalah kemampuan penguasaan terhadap materi pembelajaran secara luas dan mendalam yang memungkinkan membimbing peserta didik memenuhi standar kompetensi yang ditetapkan. Dengan demikian, seorang guru dikatakan profesional sebagaimana dinyatakan oleh Piet A. Sahertin (1994: 29-30) adalah seseorang yang memiliki makna ahli (expert), tanggung jawab (responsibility) baik tanggung jawab intelektual, tanggung jawab moral serta memiliki rasa kesejawatan.

Guru professional merupakan syarat mutlak yang tidak bisa ditawar-tawar bagi peningkatan dan perbaikan kualitas pendidikan. Sebab seorang disebut professional manakala ia memiliki keahlian (expertise) dan mempunyai kualifikasi personal yang bisa diwujudkan dalam bentuk kompetensi dan kemampuan yang didukung oleh kepemilikan pengetahuan, ketrampilan, kepribadian dan lain-lain. Sehingga pelaksaan tugasnya dapat terukur, jelas dan dapat dipertanggungjawabkan kebenaran serta keberhasilanya.

Meningkatkan kualitas dan profesionalitas guru c madrasah/sekolah sangat diperlukan. Tentu saja denga suatu pertimbangan guru dalam pendidikan memainka perananan yang sangat vital bagi terciptanya pendidika yang bermutu dan membentuk peserta didik yang cerda berkarakter, bermoral dan berkepribadian atau dalam bahasa UNESCO (1996) seorang guru mampu mouldin the character and mind of young generation. Dikataka vital, sebab guru merupakan tenaga profesional yan bertugas merencanakan dan melaksanakan prose pembelajaran, menilai hasil pembelajaran, melakuka bimbingan dan pelatihan, serta melakukan penelitian da pengabdian kepada masyarakat. Ibarat sebuah mat rantai, antara guru, peserta didik, tujuan pendidikan, ala dan milieu, semua terikat secara sinergik dalam membangun kualitas pendidikan secara totalitas. Akar tetapi, karena pendidikan dilakukan oleh dan kepad manusia, maka faktor manusia dalam hal ini guni menempati posisi sentral.

#### 2. Peserta Didik

Terdapat beragam penyebutan untuk peserta didik, dalam bahasa inggris sering disebut dengan student dan dalam bahasa Arab tilmidhun. Dalam istilah tasawwuf sering diistilahkan dengan murid dan thalib. Secara bahasa, murid berarti orang yang menghendaki dan thalib berarti orang yang sedang mencari (Mujib & Mudzakir, 2006: 104). Dalam tradisi pesantren peserta didik sering disebut santri. Karena seorang santri adalah seorang yang mencari ilmu kepada seorang kiai. Dalam ilmu pendidikan, santri/murid merupakan subjek penerima dan menjadi unsur dasar membentuk aktivitas pendidikan seperti guru/subjek pemberi (Muhadjir, 1994).

Sutari Imam Barnadib (1995) menjelaskan bahwa peserta didik sangat tergantung dan membutuhkan bantuan dari orang lain yang memiliki kewibawaan dan kedewasaan. Sebagai anak, peserta didik masih dalm kondisi lemah, kurang berdaya, belum mandiri, dan serba kekurangan disbanding orang dewasa; namun dalam dirinya terdapat potensi bakat-bakat dan disposisi luar biasa yang memungkinkan tumbuh dan berkembar melalui pendidikan (Rohman, 2011: 96).

Agar peserta didik berhasil dan berkemban menjadi pribadi yang cerdas/faqih, dan beradab sen yang terpenting dapat memperoleh ilmu yang baraka dikemudian hari. Maka terdapat berbagai syarat yan harlis dipenuhi oleh seorang peserta didik. Syaikh a Zadmuji (dalam al-Jufri, 1995: 25-28) telah membe beberapa syarat/tatacara santri dalam menuntut ilm vaitu: h. Menghormati dan memuliakan ilmu dan gur Personal Memberi hadiah atau sesuatu sebagai tanda horm dan sayang, 3. Seorang santri tidak diperkenanka berjalan di depan guru, 4. Tidak duduk ditempat guru, Tidak memulai bicara ketika dihadapan guru, 6. Tidal banyak bicara dihadapan guru, 7. Mencari kerelaan hir guru, menjauhi hal-hal yang membuat guru murka, d Menghornati keluarga guru.

# Tujuan Pendidikan

Tujuan pendidikan merupakan sesuatu yang san vital dalam ilmu pendidikan. Setiap sekolah/lemba pendidikan perlu mempunyai tujuan yang jelas, hend dibawa ke mana peserta didiknya setelas lulus sekolah atau ingin diproduk menjadi manusia seperti apa? Terkait pembuatan tujuan pendidikan ini, pada kenyataannya telah terjadi perdebatan di dunia pendidikan dan semua itu sangat berkaitan aliran filsafat apa yang mendasari pendidikan tersebut. Sebab, sebagaimana penjelasan Gerald Lee Gutek (1974), terdapat yarian aliran filsafat pendidikan yang sangat mempengaruhi tujuan pendidikan yang di inginkan. Corak dan model pendidikan dengan begitu sangat tergantung pada tujuan pendidikannya.

Menurut aliran filsafat idealisme, tujuan pendidikan adalah membantu seorang pelajar untuk menjadi seorang yang baik. Maka, fungsi pendidikan lebih diorientasikan pada pembentukan akhlak atau karakter peserta didik. Sedangkan menurut aliran enensialisme, tujuan pendidikan adalah mentrasmisikan unsur-unsur pokok kebudayaan manusia (transmission of the basic elements of human culture). Bagi aliran realisme, tujuan pendidikan adalah transmitting bodies of knowledge and inquiry skills to students. Sementara bagi aliran perenialisme, pendidikan bertujuan untuk

mengeluarkan sifat-sifat dasar/alami manusia, sehingi manusia mampu menemukan sifat-sifat kemanusia yang terdapat dalam dirinya (Gutek, 1974).

Meskipun terdapat berbagai macam tuju pendidikan berdasarkan aliran filsafat masing-masin tersebut. Terdapat tujuan umum mengenai pendidik yang disampaikan oleh beberapa ahli deng mempertimbangkan implementasi dan implikasin sekaligus. Tujuan pendidikan adalah untuk membaw setiap individu manusia, melewati latihan deng kebiasaan yang baik dan hidup dalam lingkungan sosyang baik pula, untuk kebaikan moral, dan untu berkembang dalam beberapa kapasitas untuk memili perilaku yang baik untuk diri sendiri dan kebaikkorang lain (Aldrich, 1982: 28-29).

#### 4. Metode

Metode dalam pembelajaran sangat penting. Sebatujuan penggunaan metode adalah untuk memperole efektifitas dalam pencapaian tujuan pembelajara Sebagus apapun materi/kurikulum yang didesain, tidakan memberikan dampak kepeda perkembangan an

didik, bila tidak disertai dengan metode yang baik (Ma'arif, 2009: 6). Oleh sebab itu, tidak salah jika ada pepetah arab yang mengatakan al-Thariqah ahammu mina al-maddah (metode itu lebih penting daripada materi). Sedangkan pengertian dari metode yang baik itu adalah metode pembelajaran yang mampu mengembangkan semangat dan kemampuan belajar lebih lanjut (Mastuhu, 2003: 107).

Untuk mengantisipasi dan merespon tuntutan perubahan paradigma metodologi pembelajarandi sekolah, para guru sebaiknya di beri kesempatan yang seluas-luasnya untuk melakukan inovasi pembelajaran. Dan masing-masing guru dengan penuh antusias sering melakukan sharing dan tukar pendapat tentang bagaimana dapat mentransfer knowledge dan value kepada peserta didik seefektif mungkin. Lebih baik lagi, iika metode yang digunakan itu selaras dengan karakter dan kebudayaan bangsa Indonesia. Hal ini diperlukan dengan suatu orientasi untuk meningkatkan kemampuan kerja guru dalam pengeloaan kelas di sekolah. Sebab kemampuan manajerial guru di sini dalam proses belajar mengajar sangat diprioritaskan, agar mereka dapat

mengatur kondisi lingkungan belajar di kelas yan berhubungan dengan efektifitas pembelajaran.

Dalam implementasi metode yang dikembangki dalam pembelajaran adalah para guru perlu menciptaka proses belajar mengajar yang benar-benar bermaki (making the meaning) dan bersifat Active Learning Apalagi, proses pembelajaran di kelas han menggunakan metode dan pendekatan aktif, keatif da menyenangkan adalah seperti yang diamanahkan ole oleh UU. No. 20/2003; Sisdiknas, pasal 4, ayat 4. Sel itu, juga dalam PP. 19/2005; Standar Nasion Pendidikan, Ps. 19, ayat 1, yang menyatakan bahw pembelajaran pada proses satuan pendidika diselenggarakan interaktif. secara inspirate menyenangkan, menantang, memotivasi peserta did untuk berpartisipasi aktif (Ma'arif, 2009: 11). Seti Guru berusaha semaksimal mungkin menghiduplan suasana di dalam kelas seperti kehidupan nya Hubungan mereka dengan para peserta dididk in bersifat friendshiply, sehingga kedekatan dan kehangat diantara mereka dapat berlangsung.

Alasan mendasar kenapa para guru mengajar dengan Actif Learning adalah bahwa ketika kegiatan belajar yang bersifat pasif, siswa pasti mengikuti pelajaran tanpa rasa keingintahuan, tanpa mengajukan pertanyaan dan tanpa minat. Hasilnya pun tidak akan mendapatkan hasil yang memuaskan. Lain halnya ketika kegiatan belajar yang bersifat aktif, siswa akan berusaha mendapatkan sesuatu dari apa yang dia pelajari. Selain itu kalau proses belajar mengajar di kelas masih monoton, guru sebagai actor sentral, akibatnya siswa banyak yang mengantuk, pasif dan tidak paham apa yang disampaikan guru, Menurut porsi yang benar pembelajaran seharusnya memuat tiga ranah, yaitu kognitif (pengetahuan), afektif (sikap). psikomotorik. Untuk dapat mengembangkan ketiga much tersebut secara seimbang sangat diperlukan krentifitas guru dalam proses belajar mengajar.

Prinsip penting yang tidak boleh ditinggalkan oleh actiap guru adalah suatu pandangan bahwa peserta didik dalam pendidikan Islam adalah individu yang sedang tumbuh dan berkembang baik secara fisik, psikologis, antial dan religius dalam mengarungi kehidupan di dunia dan di akherat kelak (Mujib dan Mudzakir, 2006: 103). Peserta didik merupakan subjek dan objek sekaligun dalam pendidikan yang dimungkinkan dapat aktif kreatif, serta produktif. Implikasi konsep seperti itu dalam pendidikan adalah bagaimana proses pendidikan itu dapat disesuaikan dengan pola dan tempo, serta irama perkembangan peserta didik. Kadar kemampuan peserta didik sangat ditentukan oleh usia atau perioda perkembangannya, karena usia itu dapat menentukan tingkat pengetahuan intelektual, emosi, bakat mina peserta didik baik dilihat dari dimensi biologa psikologis, maupun dedaktis (Mujib dan Mudzaki) 2006: 106).

Untuk memperoleh cara atau metode yang efekti dalam pembelajaran memang tidak mudah. Namun gun perlu selalu didorong untuk selalu meningkatka kemampuan mengajaranya seperti; mengikuti semina training dan workshop di bidang metodolog pembelajaran yang efektif, di samping menganjurk mereka untuk memahami psikologi anak. Pentingny penekanan dalam metodologi ini, karena dengan sumpertimbangan metodologi pembelajaran adalah sum

cara atau jalan yang ditempuh yang sesuai dan serasi untuk menyajikan suatu hal sehingga akan tercapai suatu tujuan pembelajaran yang efektif, dan efisien sesuai yang diharapkan.

## 5. Lingkungan Pendidikan

Selain beberapa faktor pendidikan yang harus diperhatikan seperti telah disebutkan di atas. Terdapat satu faktor penting yang tidak boleh dilupakan dalam pendidikan, yaitu pentingya menyediakan lingkungan pendidikan. Lingkungan yang kondusif dalam pendidikan, memungkinkan memekarkan potensi dan kreativitas anak.

Sebuah lingkungan pendidikan bisa dikatagorikan baik, manakala peserta didik merasa nyaman, kerasan dan feel at home serta memberi kesempatan pada mereka banyak gerak dan memungkinkan mereka berfikif kritis, memberi ruang untuk selalu bertanya (cuorisity), mendiskusikan, da mengeksplorasi setiap persoalan untuk memecahkan persoalan-persoalan kehidupan.

John I. Goodlad, dalam bukunya A Place Called School Prospect For the Future (1984), telah menyatakan bahwa, paling tidak terdapat tiga hal untu mengkatagori sekolah itu efektif. Pertama, sekolah it merefleksikan kebudayaan umat manusia sepanjan zaman. Kedua, sekolah itu mempersiapkan anak mua menjalani kehidupan kerja dan manusia dewasa yan bertanggung jawab. Ketiga, sekolah han mensosialisasikan dan menanamkan norma, nilai da kebudayaan yang telah menjadi kepercayaa masyarakatnya.

Biasanya sekolah efektif telah merancan sedemikian rupa melalui tujuan, kurikulum, metode, da pembudayaan untuk menumbuhkan semua kecerdasa yang dimiliki anak. Baik itu menyangkut kecerdasa intelektual, kecakapan (skill), minat, kedalama spiritual, dan membentuk karakternya sebagai individ yang dapat dijadikan sebagai bekal menjalanka perannya ketika dewasa kelak.

Sekolah yang baik pasti telah mempersiapka sebuah lingkungan yang bisa dijadikan sebagai wahainkulturisasi secara total pada anak. Bahka menyediakan pembiasaan yang dapat dijadikan sebaga sarana pembelajaran. Jadi, seorang anak ketika mas dalam lingkungan sekolah secara otomatis bisa melakukan proses belajar, seperti meniru dan mencontoh karakter yang baik. Tidak ditemukan lagi, lingkungan sekolah yang menakutkan apalagi melakukan tindakan kekerasan pada anak. Melainkan anak-anak bisa menyaksikan keramahan dan kehangatan para guru. Bahkan para guru juga perlu mentranformasikan tugas dan fungsinya, yang tidak sekedar mengajar ilmu pengetahuan pada siswa. Melainkan harus bisa menjadi seorang teman dan pendamping dalam mencari kebanaran.

Praksis pendidikan yang diterapkan oleh sekolah efektif telah menggunakan pendekatan cermat dengan suatu orientasi menjadi sekolah kebanggaan masyarakat. Dari prespektif tujuan dan kurikulumnya telah didesain mempersiapkan anak mampu berfikir kritis, objektif, dan berkepribadian sebagai bangsa Indonesia. Yaitu sekolah yang mempersiapkan anak menjadi bangsa yang bertalian erat dengan Pancasila sebagai identitas lokal di tenjah gempuran budaya global.

Selain itu, sekolah sebagai kawah condrodimuko buat para siswa harus memberikan banyak pengalaman

ikin penyadaran akan arti pentingnya menjadi manusia yang mulia. Terutama sekolah efektif tidak mencari dan sekedar menampung siswa sebanyak-banyaknya. Metainkan berusaha dengan sungguh-sungguh mempersiapkan para siswa menjadi lulusan yang tidak sekedar menggondol ijasah. Tetapi menjadi pribadi-pribadi yang cerdas dan berbudi pekerti luhur serta memiliki kepekaan terhadap realitas masyarakat di sekutanya.

#### Leon Teori Pendidikan

Teori dan praktik dalam ilmu pendidikan merupakan dua hal yang sangat berkaitan satu sama lain bapatkan dua sisi mata uang. Teori tanpa praktik atau mbaliknya adalah kejanggalan (Barnadib, 2002: 43). Praktik pendidikan yang baik harus berdasarkan pada ban pendidikan. Praktik pendidikan yang tidak banarkan pada teori pendidikan, bagaikan membangun matah tanpa fondasi. Sebab teori pendidikan adalah banarkan pada latar belakang praktik pendidikan.

Vondasi pendidikan merupakan condito sine qua dalam pendidikan. Praktik pendidikan yang memiliki fondasi, maka pendidikan akan sen dilingkupi oleh nilai-nilai, memberi penguata pendidik untuk bertindak secara tepat dan mempercepat dalam merealisasikan makna dan pendidikan. Begitu pula sebaliknya, tanpa pendidikan sebuah praktik pendidikan akan l tanpa arah dan mudah melenceng dari tujuan pen yang semestinya.

Pendidikan di Indonesia baik secara la maupun tidak langsung masih sering mengateori-teori yang berasal dari luar yang bersifat un Retno Sriningsih Satmoko (1999: 47-48) men bahwa teori-teori pendidikan yang sering di tersebut, sebagaimana kesimpulan yang diberik (Ikatan Sarjana Pendidikan Indonesia) adalah; pendidikan naturalistik dengan tokohnya J.J. Reyang terkenal dengan semboyannya "kembali ke" 2) Teori Pestalozi, Montessori, Decroly dan Fragmatis-intrumentalistik dengan tokohnya Dewey. 5) Teori Behavioristik. 6) Teori Humanistik.

Membangun pendidikan dengan mendasarkan pada tenri-teori pendidikan tersebut, tidak salah sebab teoritersebut sudah teruji dalam mengantarkan perkembangan manusia di berbagai negara dengan segala kekuranganya, tentu saja. Namun rasanya kurang longkap manakala praktik pendidikan di Indonesia hanya didavarkan pada teori-teori tersebut yang kesemuanya tahir dan tersinspirasi oleh kenyataan atau hasil penelitian dalam konteks kebudayaan "asing". Oleh saliah itu, lebih tepatnya perlu mengambil berbagai teori pendidikan yang ada secara eklektik, dan dengan tidak mulupakan berbagai teori pendidikan yang dilahirkan meh anak bangsa Indonesia sendiri. Sebut saja, teori penduhkan yang digagas Ki Hadjar Dewantara, Bulyarkara, Sikoen Pribadi, Raka Joni, dan teori muddhkan yang dikembangkan oleh kiai-kiai pesantren rang telah terbukti banyak memberi kontribusi bagi Indonesia sebelum dari dan sesudah homeolekaannya.

Menyebut contoh kiai pesantren yang berjasa pada bilan musantara adalah KH. Hasyim Asy'ari (pendiri musan NU) dan KH. Ahmad Dahlan (pendiri ormas Muhammadiyah. Menariknya sebagaimana Malik Fadjar (1998: 18), kedua ormas ini tida eksplisit menyebutkan Islam sebagai baganamanya. Namun semua orang tahu bahwa berstatus sebagi organisasi beraqidah Islam (Tujuan Muhammadiyah adalah menegak menjunjung tinggi agama Islam sehingga masyarakat utama, adil makmur, dan diridh SWT. sedangkan tujuan NU adalah berlakun Islam yang berhaluan ahlussunnah wal jama mengikuti salah satu mazhab empat di tenga kehidupan, di dalam wadah negara kesatuan Indonesia yang beradasarkan Pancasila dan Undang Dasar 1945.

Haruslah dicatat pula bahwa para kiai pelah bersusah payah dan telah mengorbankan hal demi berdirinya negara Indonesia ini. Menhanya menghabiskan waktunya di pesantu mengajar para santri dan masyarakat dengan kias pesantren dan terbukti telah membawa pedan pencerahan bagi masyarakat. Bahkan berpejuang, para kiai juga mengangkat senja

menguair para penjajah di bumi pertiwi ini. Selain itu menguair para penjajah di bumi pertiwi ini. Selain itu menguair para penjajah di bumi pertiwi ini. Selain itu mengah dalam pangka ikut merumuakan, dasar, asas dan idiologi negara Indonesia mendaka dan berdaulat sampai hari ini.

Oleh karena itu dalam kerangka membangun History pendidikan nusantara. samping munakai/meminjam teori-teori yang dikembangkan Hugara asing juga harus mempertimbangkan teori-teori postatikan yang digunakan oleh para kiai pesantren. langkah adopsi berbagai teori pendidikan seperti itu, perlii dilakukan dengan mempertimbangkan teori yang Aparkenalkan Ki Hadjar Dewantara yang terkenal magan sebutan "asas trikon" yaitu; pertama, tetap manpertahankan identitas kebudayaan sendiri (kontinu). dalam menerima kebudayaan asing tersebut berpusat pada kebudayaan Indonesia (konsentris). melakukan perbaduan kebudayaan dengan berbagai kebudayaan bangsa lain menjadi kebudayaan umat manusia (konvergensi) Marantara, 2004: 227-228). Dengan menerapkan teori

ini, harapan mengembalikan jatidiri bangsa pendidikan yang mempunyai corak pendidik mampu meningkatkan kecerdasan anak ban berakselerasi dengan perkembangan globa menjadikan generasi muda yang tetap menjadi Indonesia, yaitu generasi yang bisa mengha menjunjung tinggi nilai-nilai luhurnya sendiri d mengabaikan nilai-nilai kemanusiaan univen terwujud.

# Bab 3 REKONSTRUKSI ILMU PENDIDIKAN NUSANTARA

### A. Dinamika Ilmu Pendidikan di Indonesia

Sebuah ilmu, pemikiran, teori dan praktik penyelenggaraan pendidikan tidak bisa melepaskan diri dan kurang mempertimbangkan situasi konkret dinamika pergumulan masyarakat mengintarinya. Lahirnya sebuah praktik pendidikan yang tidak mempertimbangkan pengalaman dan khazanah intelektual dari masa klasik serta mencermati situasi sosial-historis dan kultural manyarakat kontemporer, maka bisa dikatakan pendidikan tersebut bersifat "coba-coba", kurang mengakar dan tidak komprehensif. Kalau dipaksakan, bina dipastikan sebuah praktik pendidikan tersebut akan mengalami banyak hambatan dan tidak membuahkan hasil sebagaimana tujuan pendidikan tersebut diselenggarakan.

Membangun konsep/ilmu pendidikan di Indonesia seharusnya bersifat komprehensif dan perlu mengevaluasi dari setiap kesejarahan bagaimana sebuah praktik pendidikan tersebut diterapkan dengan mempertimbangkan dinamika kesejarahan pendidikan itu sendiri. Sistem evaluasi yang diperlukan adalah evaluasi berkelanjutan dan bukan berdasarkan idiologi yang diyakini setiap penguasa: Sehingga praktik penyelenggaraan pendidikan dapat berlangsung dan berkembang dalam sejarah umat Indonesia, yaitu proses bertumbuhkembangnya masyarakat Indonesia dari satu masa ke masa berikutnya, Sekaligus dapat dimaknai sebagai proses pembudayaan dan pewarisan ajaran agama, budaya dan peradaban bangsa Indonesia dari generasi ke generasi sepanjang sejarah.

Haruslah disadari bahwa praktik pendidikan di Indonesia belum berpijak pada filsafat dan ilmu pendidikan yang seharusnya dilakukan dengan selalu mempertimbangkan ontologi, epistimologi dan axiologinya. Namun praktik pendidikan lebih menitikberatkan pada idiologi para penguasanya, sehingga terkesan tambal sulam dan coba-coba. Kalau mau membangun sebuah praktik/sistem

pendidikan yang ideal, seharusnya bisa dilakukan secara komprehenseif dan harus berangkat dari kenyataan yang sudah berjalan di negara ini dengan mempertimbangkan segala aspek positif dan negatifnya, termasuk sistem-sistem pendidikan yang sudah dilakukan oleh bangsa ini sebelum memperoleh kemerdekaanya.

Lebih-lebih bila dilihat dari prespektif sejarah, sudah maklum jika Negara Indonesia merdeka pada tanggal 17 Agustus 1945. Artinya pada ant ini, secara formal sistem pendidikan Nasional Indonesia itu mulai ada. Namun, Pendidikan Nasional Indonesia Merdeka merupakan kelanjutan dari cita-cita dan praktek-praktek pendidikan masa lampau. Terdapat tiga tonggak pendidikan masa lampau yang dijadikan dasar sistem pendidikan nasional Indonesia merdeka, yaitu: 1) Pendidikan Tradisional. Penyelenggaraan pendidikan nusuntara yang dipengaruhi oleh agama-agama besar dunia, Hindu, Budha, Islam dan Nasrani (Katolik dan Protesatan). 2) Kolonial Barat, yaitu penyelenggaran pendidikan oleh pemerintah kolonial Barat, terutama

Belanda. 3) Pendidikan Kolonial Jepang dalam zaman Perang Dunia II (Mudyahardjo, 2001: 214-215).

Sementara Sistem Pendidikan Nasional Indonesia jika dilihat dalam lintasan sejarah pendidikan di Indonesia, sudah berjalan pada tiga periode sebagai berikut:

#### 1. Pada Era Penjajahan

Pada masa ini pendidikan masih berada pada bayang-bayang penjajah dan mengikuti kepentingan mereka. Sebab kondisi bangsa in ditindas dan dijadikan budak pemuas nafsu para kolonalis. Akibat penetrasi kaum penjajah terutama penetrasi birokrasi yang eropa sentris, termasuk di bidang edukasi, sekularisasi, komersialisasi telah mengancam eksistensi lembaga-lembaga tradisional dan dirasa telah menimbulkan berbagai kekecewana (Isma'il, 1997: 41). Oleh sebab itu, pendidikan terutama yang dimotori para ulama, kiai dan guru guru agama pada saat itu harus menggelorakan semangat anti penjajah dan mampu menjawab segala

kesulitan yang dihadapi rakyat dan sanggup merespons tuntutan zaman, Juga, pendidikan diarahkan untuk ikut meningkatkan derajat ekonomi dan kesejahteraan masyarakat,

Sartono Kartodirdjo dalam penelitiannya Protest Movement in Rural Java, telah membuktikan kebenaran pengaruh para ulama tarekat dalam menginpirasi perlawanan secara sporadis terhadap penjajah tersebut terutama di Jawa (1984: 168-196). Menurut penelitian Manfred Ziemek, para pejuang kemerdekaan yang melawan kaum penjajah adalah para kiai, yang merasa mendapat ilham dan terpanggil untuk memprakarsai dan memimpin perlawanan (Ziemek, 1986: 58). Terkait dengan hal ini. Bruinessen juga menyatakan bahwa menurut ponyelidikan yang lebih seksama, tidak sedikit pemimpin perlawanan terhadap penjajah Belanda adalah para kiai dan haji (Zuhri, 1977; 142). Lebihbibli sebagaimana pengakuan J. Benda (1980: 42), Ishwa Belanda selalu menyebarkan opini melalui Hurgronye (orang Belanda yang sudah masuk Islam dan lama bermukim di Makkah) yang menyatakan

bahwa ziarah haji ke Makkah adalah bukannya untumenjadi haji yang penuh damai, melainkan terdapa unsur anti Belanda yang penuh semanga pemberontakan, Melihat realitas ini, Belanda tida menyukai para jamaah haji. Apalagi dikarenaka adanya fakta bahwa pada umumnya para jamaah haj setelah pulang dari Makkah menjadi kiai dan tokol masyarakat yang berjuang demi kemerdekaa Indonesia.

Semua kenyataan tersebut sekaligu membuktikan bahwa sebelum penjajah datang kenyatara telah terdapat sistem pendidikan yan biasanya dilakukan di masjid dan surau di bawa pengaruh kuat para kiai dan guru-guru agama ata sering disebut modin. Melalui masjid, surau da pesantren-pesantren itulah para kiai/modi melakukan proses edukasi terutama dalam persoala ilmu agama sekaligus penyadaran terhada masyarakat akan bentuk penjajahan yang telah dialami bangsa ini.

Bahkan Mahmud Yunus (1979) membenarkan realitas masyarakat muslim pada i

penjajahan mendirikan masjid/surau (langgar) di setiap desa, selain untuk kepentingan shalat berjamaah juga sebagai tempat pendidikan, Selain iiu, Mahmud Yunus (1995: 223) juga menyatakan hahwa gambaran sistem pendidikan agama yang dilakukan di masjid/surau ini pada awal-awalnya telah ada pada zaman Mataram, Menurutnya terdapat beberapa tingkat pendidikan Islam pada zaman Mataram dengan masjidnya masing-masing. Pendidikan dasar biasanya dilaksanakan di masjid desa dengan tujuan untuk membaca dan menghafal aunit surat Al-qur'an. Kemudian untuk memperoleh pengetahuan yang lebih tinggi seorang santri bisa mulanjutkan ke masjid tingkat kawedawanan, selanjutnya tingkat kabupaten, dan akhirnya masjid saung. Jika organisasi masjid tersebut sangat kampleks dan menyediakan asrama bagi para santri, maka masjid tersebut dapat disebut sebagai permitten.

Berdasarkan kenyataan tersebut, pada masa Panjalahan, pranata pendidikan nusantara adalah mum pendidikan Islam yang terkenal dengan sebutan pesantren itu. Hal ini, menurut Ali Hasan I Mukti Ali, 2009: 1), disebabkan kenyataan bahw sebelum bangsa Eropa tiba di Nusantara (± abad 16 keberadaan pesantren sudah muncul pada saat itu Bahkan pada saat Belanda tiba di Indonesia, make bisa dikatakan sistem pendidikan pesantren masi mendominasi sistem pendidikan dan pengajaran masyarakat. Apalagi, sebagaimana pengamatan Reda Mudyahardjo (2001: 257), pemerintah Kolonia Belanda kelihatan membiarkan perkembangan pendidikan Islam di nusantara. Baru kemudian pada tahun 1563, Antonio Galvani (Portugis) mendirikan sekolah seminari untuk anak-anak Bumiputera Maluku. Meskipun setelah VOC (Verenidge Out Compagnie) merebut kepulauan itu dari tang Portugis dan kemudian sekolah itu di tutup (Hasan Ali, 2009: 1).

Sistem pendidikan model pesantren muli mengalami kemunduran menurut catatan Mahmu Yunus (1979: 33), setelah kerajaan Islam jatuh di kaum padri dipatahkan oleh penjajah Belanda, Ten menariknya, meskipun kerajaan Islam jatuh pada itu. Pendidikan Islam tetap dilaksanakan dan tetap ada di masjid-masjid dan surau-surau. Keberadaan pendidikan Islam ini juga tetap eksis meskipun pemerintah penjajah telah mendirikan beberapa tekolah sebagai saingan surau-surau itu.

Dalam sejarah pendirian lembaga-lembaga pendidikan. Belanda pada paruh kedua abad ke-19, haru memberikan perluasan kesempatan bagi pribumi untuk mendapatkan pendidikan dan ini pertanda dimulainya secara resmi politik etis. Kebijakan politik etis ini memang membuka kesempatan bagi banyak pribumi untuk mencicipi sekolah Barat, Heberapa anak Indonesia memperoleh keempatan Belain di sekolah untuk anak-anak Eropa yang sudah Berdiri sejak 1816 (Subhan, 2012: 101). Program rang dibuka kolonial Belanda adalah volkschoolen, akolah rakyat, atau sekolah desa (nagari) dengan masa belajar selama 3 tahun (Azra dalam Madjid, 1997 xii). Program pendidikan untuk bumiputera setting disebut sebagai SR ini rendah sekali Dewantara, 2004: 103). Kemudian setelah itu, kolonial Belanda membentuk sekolah

bumiputera kelas satu yang disebut HIS (Hollan Inlandsche School=Sekolah rendah Belanda untu bumiputera=SR), M.U.LO (Meer Uitgebreid Lage Onderwijs=pengajaran rendah yang lebih luas=SMI dan A.M.S (Algemeena Middelbare School=SMA Sekolah-sekolah ini pada mulanya didirikan untu mempersiapkan tenaga kerja pada berbagai seku yang diciptakan Belanda (Azra, 1999; 122).

Sekolah Menengah Atas atau AMS yan didirikan Belanda memiliki tujuan; Pertama memberi kesempatan kepada para pemuda Indones tamatan MULO untuk meneruskan pelajaran. Kedua sebagai jenjang untuk meneruskan ke pergurua tinggi, ketiga, mendidik anak didik untuk menjal pegawai-pegawai kolonial Belanda da mempertahankan kekuasannya.

Format kurikulum AMS tersebut terbaj menjadi dua bagian A dan B dengan jejang waktu tahun; bagian A berisi materi Ilmu Pengetahua Kebudayaan dengan spesifikasi Kesusastraan tina dan Kesusastraan Klasik Barat. Sementara pa bagian B berisi materi Ilmu Pengetahuan Kealam Mata pelajaran pokok AMS bagian Kesusastraan Timur adalah bahasa Jawa, Melayu, Sejarah Indonesia (perspektif Belanda) dan ilmu bangsabangsa. Dan mata pelajaran Kesusastraan Klasik Darat adalah bahasa latin. Dalam mata pelajaran AMS bagian B berisi materi ilmu pasti dan alam (Abdullah Idi, 1999: 207-208)

Dalam perkembangan awalnya, model pendidikan ala Belanda mengalami kegagalan karena tidak berhasil mencapai tujuan seperti yang tiharapkan mereka, karena tingkat putus sekolah tang amat tinggi dan mutu pengajaran yang amat tondah. Di sisi lain, kalangan pribumi, khususnya di tawa, terdapat resistensi terhadap model pendidikan takarena sering dicurigai sebagai "membelandakan" makanak mereka. (Azra dalam Madjid, 1997:xii). Tahkan Haji Agus Salim, sebagai salah seorang mempankan pada saat itu, menganggap sekolah terhada adalah sebagai sarang perbudakan yang memproduk manusia yang menghamba pada

Meskipun disadari, kegagala harus pendidikan seperti ini bukan disebabkan ole rendahnya kualitas bangsa Indonesia. Melainka masalah yang dihadapi manusia Indonesia saat itu menurut H. A. R Tilar (2006: 69) adalah kurangny kesempatan yang diberikan untuk semua anal bangsa. Sebab secara intelegensia sebenarny masyarakat Indonesia tidak mau kalah dengan bangu Belanda. Kenyataan ini bisa dibuktikan denga lahirnya para pemimpin gerakan nasional (foundin fathers) setelah mengikuti pendidikan kolonial da akhirnya malah menjadi bumerang bagi pemerinta penjajah. Sebenarnya terdapat tiga orang yang sang menginspirasi pergerakan para pemimpin geraka nasional saat itu, yaitu; Snouck Hurgronje, C va Vollehnoven dan G. A. J Hazeu. Sebab bagi merel pendidikan dipandang bukan sebagai upas mentransfer pengetahuan melainkan juga sebagai taktik bagi kaum pergerakan. Pendidikan ju dianggap sebagai upaya pembebasan, membawaka kejernihan bagi para siswa bukan menciptaka agitasi. Pandangan-pandangan pendidikan sepor

Mahrir dan Hatta untuk mendirikan sebuah gerakan pendidikan nasional Indonesia yang bertujuan sebagai jalan menuju kemerdekaan.

Selain faktor kurangnya kesempatan mengenyam pendidikan bagi pribumi yang menjadi penyebab kegagalan pendidikan di Indonesia, terdapat beberapa kecenderungan pemerintah ponjajah dalam penyelenggaraaan pendidikan yaitu (1) pendidikan agama tidak di berikan di sekolah. Hal iiii disebabkan aliran liberalisme yang berkembang di negeri Belanda yang menghendaki bersifat netral dalam urusan agama. (2) adanya politik diskriminasi antara pribumi dengan orang Eropa, yang menyatakan bahwa rakyat Indonesia dibedakan menjadi tiga golongan; 1) Orang Eropa, 2) Dumiputera, dan Orang Timur (Mudyahardjo, 2001: 255-256), Bumiputera selain dibedakan dengan orang-orang Eropa, juga dibedakan dengan orang Cina.

Bisa dikatakan karakteristik sistem penyelenggaraan pendidikan yang diterapkan Belanda adalah 1) Dualistik diskriminatif yan membedakan antara pendidikan untuk orang-oran Eropa dan Bumiputera; 2) Sentralistik. Pemerintal Kolonial Belanda mempunyai wewenang mengatu penyelenggaraan pendidikan, baik pendidikan untuk orang-orang Eropa/Bumiputera; 3) Tujua Pendidikan Bumiputera adalah menghasilkan tamatan yang dapat menjadi warganegara Belanda kelas dua yang dapat memenuhi kebutuhan-kebutuhan pegawa negari atau pegawai perusahaan swasta Belanda tingkat menengah dan rendah (Mudyahardjo, 200) 260).

Sedangkan strategi pembelajaran yang sering dipakai pendidikan Barat, menurut K. II Dewantara (2004: 13) adalah regering, tucht, du orde (perintah, hukuman, dan ketertiban) dan dalah realitasnya model seperti ini sering memperkon kehidupan batin anak-anak dan merusak bul pekertinya, disebabkan mereka selalu hidup di bawa paksaan dan hukuman, yang biasanya tidak setimpa dengan kesalahannya.

Memperhatikan beberapa kelemahan sistem pendidikan Belanda tersebut, telah mendorong K.H. Dewantara melalui ketetapan Taman Siswa untuk memakai sistem pendidikan pondok (zaman Islam) atau ashrama (zaman Buddha) dengan tujuan mempunyai rakyat yang kuat lahir dan batinnya untuk menjunjung tinggi derajat bangsanya. Untuk keperluan ini, beliau menawarkan beberapa solusi yaitu a), memperbanyak sekolah-sekolah bagi anakanak kita di seluruh Indonesia b), memperbaiki pelajarannya, dan c), mendidik anak-anak kita, agar mereka bangga sebagai anak rakyat kita (Dewantara, 1004: 104). Model sistem pendidikan pondok, yang dicita-citakan oleh K.H. Dewantara dan dianggapnya sebagai sebuah sistem nasional, dengan begitu sungguh telah beliau laknasanakan dalam praktik pendidikan. Dalam sistem pendidikan yang didirikan beliau pada tanggal 3 Juli 1922 yaitu Taman Siswa mencoba menerapkan sistem "gulu-kula", setian kelas disediakan guru yang mendiami dan memberi pendidikan sebagaiamana kiai mendidik santri di pesantren dan sistem among yang menempatkan

setiap guru di sekolah sebagai fungsi orang tua ba peserta didik sendiri.

Dengan berakhirnya penjajahan Beland ditandai dengan datangnya Jepan vang memunculkan adanya perubahan. Masyaraki Indonesia yang dahulunya merasa tertekan da kurang bisa mengekpresikan jatidirinya dan lebil mendekati budaya ke Belanda-belandaan, berubil menjadi bercorak "Nippon" (Dewantara, 2004: 279) Tepatnya pada tanggal 8 Maret 1942, ketika Belandi bertekuk lutut pada Jepang semua sistem dan model pendidikan yang pernah dikembangkan old pemerintah kolonial Belanda diganti oleh pemerintah Jepang. Pemakaian bahasa Belanda di sekolal sekolah dilarang. Sedangkan pengantar pengajaran Indonesia. Sehing bahasa menggunakan sebagaimana penjelasan Sodiq Kuntoro (dalam 1 Ode, 2006: 153), bahasa Indonesia sudah memegan peranan penting sebagai bahasa pengatar pengajaran dan sebagai bahasa ilmiah. Pelajaran bahasa daera diberikan pada murid-murid kelas I dan II sebara bahasa pengantar sampai siswa mengerti bahasa

Indonesia. Bahasa Indonesia diajarkan mulai kelas

Beberapa sekolah yang diganti pemerintah Jepang adalah soal sekolah untuk kanak-kanak di hawah umur 7 tahun, yag sering disebut dengan utilah Frobelschool diteruskan dengan nama baru Taman Kanak-Kanak", terjemahan dari perkataan "Kindergarten", Kurikulumnya ditambah beberapa pelajaran seperti nyanyian-nyanyian, permainanpermainan, dan cerita-cerita Nippon (Dewantara, 2004 280). Selain itu, sekolah AMS, kemudian dipanti dengan SMT (sekolah tinggi) dengan lama pendidikan 3 tahun, yang memberlakukan larangan pemakaian bahasa Belanda. Adapun beberapa ketentuan yang diterapkan dalam SMT adalah: babasa resmi dan pengantar adalah bahasa Indonesia. buhasa Jepang menjadi mata pelajaran wajib, pengajaran adat istiadat Jepang, sejarah Jepang sangat penting, memberikan ilmu Bumi dalam aspek Geopolitik. Dengan ketentuan yang tersebut di atas, ada sisi positif yang diambil oleh bangsa Indonesia, mulai meratanya pembelajaran bahasa

Indonesia, mulai muncul kesadaran untuk cin kebudayaan dan kemerdekaan, serta tidak ada la diskriminasi dalam memperoleh pendidikan seper dalam era penjajahan Belanda (Abdullah Idi, op ci 208).

Sistem pendidikan pesantren dan sekolal pada masa Jepang karena memiliki filosofi yan berbeda tentu saja melahirkan output yang berbed pula. Selain itu, terjadi perbedaan yang sangat taja antara ilmu agama dan umum yang menyebabka munculnya sistem pendidikan umum dan sistem pendidikan agama (Steenbrink, 1984: 160). Meskipu pendidikan Islam di zaman Jepang ini memili keterkaitan yang sangat erat antara Jepang dan um Islam. Hal ini disebabkan, karena Jepang pada itu membutuhkan umat Islam Indonesia mendapat dukungan terkait dengan perang Raya, Sedangkan dari umat Timur mengharapkan kemerdekaan Indonesia. Di den ulama, Letnan Jenderal Imamura, pejabat mil Jepang di Jawa menyampaikan pidato yang bahwa pihak Jepang bertujuan melindungi

menghormati Islam (Benda, 1980: 153). Akibatnya Jepang tidak begitu ketat terhadap pendidikan Islam Indonesia dan memberikan kesetaraan penduduk pribumi dengan anak-anak penguasa. Pada masa Jepang, lembaga-lembaga pendidikan serta pendirian tempat-tempat ibadah dapat berdiri dengan mudahnya.

Sistem pendidikan yang dilaksanakan pada mass Jepang atas ide Hakko-Ichi-U, maksudnya alitem pendidikan yang dikembangkan oleh Jepang totah difujukan untuk kepentingan perang. Secara umum gambaran kegiatan sekolah pada saat itu adalah seperti yang digambarkan Syamsul Nizal (1009, 344), 1) mengumpulkan batu, pasir untuk requestingan perang; 2) membersihkan bengkelmakel, asrama-asrama militer; dan 3) menanam Mandan, sayur-sayuran di pekarangan seolah untuk makanan. Karena pemerintah Jepang pada menghiraukan kepentingan agama, and a sistem pendidikan Islam lebih memungkinkan banding pada era pemerintah

Sistem persekolahannya terbagi menja tiga tingkatan, yaitu 1) Pendidikan Dasar 6 tahun, Pendidikan Menengah 6 tahun, dan 3) Pendidika Tinggi (Mudyahardjo, 2009: 270). Sementa penyelenggaraan pendidikan di masa Jepang terdapi tiga arah yaitu; 1) Melanjutkan sistem pendidika Islam tradisional dengan bentuk Pengajian Quran da Pengajian Kitab, 2) Mengadakan pembaharu sistem lama dengan membentuk Pesantren Moden seperti Pesantren Tebuireng (1899), dan Gonto (1926), 3) Mendirikan Madrasah atau sekolah agam dalam beberapa jenjang seperti sekolah umu (Mudyahardjo, 2009: 257).

#### 2. Pada masa Orde Lama

Pada masa Orde Lama ini, yaitu di awa kemerdekaan, pemerintah Indonesia yang beral pada masa kekuasaan Sockarno telah berha meletakkan pondasi kesatuan sistem pendidikan d membuka kesempatan belajar yang luas d pengembangan karakter bangsa yang merdel sebagai basis untuk kemajuan. Namun kegiat pendidikan dan pengajaran masih banyak mengalami pencangan serta ketidakstabilan. Sebab antara tahun 1945-1050, Negara ini masih menghadapi perang mempertahankan kemerdekaan. Maka, para murid dan guru terkadang juga ikut terlibat dalam mempertahankan kemerdekaan (Kuntoro dalam La Ode, 2006: 157).

Pada era ini, pemerintah cukup memberikan mang behas kepada pendidikan. Konsep yang dijalankan berasaskan pada sosialisme yang menjadi mjukan dasar bagaimana pendidikan akan dibentuk dan dijalankan sedemikian rupa demi pembangunan dan kemajuan bangsa Indonesia di masa mendatang. Kotosep tersebut memberikan dasar bahwa pendidikan merupakan hak semua kelompok manyarakat tanpa memandang kelas sosial.

Pendidikan pada era ini, sungguh menemukan momentumnya sebagai wahana pembentukan karakter, menumbuhkan nasionalisme dan membentuk identitas sebagai bangsa Idonesia. Apalagi dalam perjalanan pemerintahan Soekarno belian menekankan tiga hal; 1) mendirikan negara yang bersatu dan berdaulat, 2) membangun bangsa dan 3) membangun karakter. Ketiga hal tersebu secara jelas tampak dalam konsep negara bangsa (nation-state) dan pembangunan karakter bangsa (national and character building). Pad implementasinya kemudian upaya mendirikan negan relatif lebih cepat jika dibandingkan dengan upaya untuk membangun bangsa dan membangun karakter Kedua hal terakhir itu terbukti harus diupayakan teru menerus, tidak boleh putus di sepanjang sejarat kehidupan kebangsaan Indonesia.

Selain itu, di era ini, sistem pendidikan telaberhasil meletakkan dasar-dasarnya dan dapa melaksanakan pendidikan sebagaimana diamanak oleh UUD 1945. Bangsa Indonesia juga berha membangun sistem pendidikan yang tidak kalemutunya dengan sistem pendidikan yang tidak kalemutunya dengan sistem pendidikan penjaja Meskipun masih dalam kondisi yang serba terbah para pengajar dapat melaksanakan tuganya dengahak dan para pelajar sangat antusias menuntut ilia Bahkan berhasil melahirkan para pemimpin yang dapat mengatasi masa pancaroba seperti rongrong

terhadap NKRI. Sayangnya, menurut catatan H. A. R Tilar (2006: 69-71), di era Orde Lama ini pendidikan ditunggangi untuk kepentingan politik dan pendidikan dijadikan sebagai sarana indoktrinasi untuk melanggegkan struktur kekuasaan.

Bahkan pemerintah Seokarno yang diangap sekuler itu telah melakukan penyeragaman atau pemusatan pendidikan nasional. Pemerintah lebih memperhatikan, mengembangkan dan mendirikan sekulah-sekolah umum sebanyak-banyaknya. Akibatnya adalah menurunkan pamor pesantren di mata masyarakat. Pesantren kurang bisa berkembang dan hanya pesantren besar saja mampu bertahan (Oomar, 205: 13-14). Kenyataan ini berbeda pada mata Helanda yang secara khusus membuka sekolah matak orang-orang tertentu saja, dan memberikan lahatan pada orang-orang yang bersekolah di sekolah matakan pada orang-orang yang bersekolah di sekolah matakan pada orang-orang yang bersekolah di sekolah membut.

Pada masa ini, bukan berarti berbagai upaya meningkatkan mutu dan kualitas tidak makukan sama sekali. Pemerintah saat itu, telah mendirikan universitas di setiap provinsi dengan tujuan meratakan kesempatan memperole pendidikan tinggi. Bahkan selain itu, hal yan diupayakan untuk mempertahankan kualitas peser didik adalah dengan melaksanakan ujian yan terpusat dan menerapkan sistem kolonial dala pelaksanakan ujian yang terkenal sangat ketat da jujur. Sistem ujian hanya ditekan dengan multip choice untuk mengukur performance dan kecerdasa peserta didik.

#### 3. Pada Masa Orde Baru

Pendidikan orde baru yang berada dalah kepemimpinan Soeharto ini dikenal juga dengan membangunan nasional. Dalam bidang pembangunan pendidikan, terjadi loncatan yang sangat signifika dengan adanya Intruksi Presiden Pendidikan Dalam Jumlah murid meningkat tajam dari 13.023.000 patahun 1967/1968 menjadi 29.239.238 dalam tahun 1997/1998 (Suyanto, 2006: 14). Akan tetapi, Intral Presiden Pendidikan Dasar tersebut baru manan meningkatkan kuantitasnya saja, sedan peningkatan kualitasnya masih terbengkalai (Manangan)

indikator palsu mengenai keberhasilan pemerintah dalam pembangunan. Bahkan, pada orde baru ini terjadi kemerosotan pendidikan nasional. Di masa orde baru ini juga pendidikan di Indonesia diarahkan sebagai alat pembenaran kroni-kroninya. Praktik pendidikan hanya menghasilkan budaya semu dan penuh kepura-puraan. Dunia kampus pun, pada tahun 1970-an dibungkam dan dipasung kreativitasnya agar tidak bersuara lantang dan membahayakan kekuasaan penguasa dengan memaksakan NKK-BKK sebagai ganti sistem Dewan Mahasiswa.

Pada masa ini, ilmu pendidikan sungguh mengalami "krisis identitas", meminjam istilah bhochtar Buchori (1994: 5), dan kurang tanggap terbada dalam masyarakat. Para ahli pendidikan juga manh bingung dalam mendefinisikan ilmu madalakan apakah sebagai education atau madagaga, yang semestinya tidak harus dipisahkan keduanya. Sehingga wilayah pendidikan penyempitan hanya memperhatikan

dan menutup diri dari persoalan yang berada di lua sekolah. Sehingga proses pendidikan hanya berkuta pada persoalan teks book, hapalan, pendisiplina untuk menjadikan seorang pendidik patuh dan kuran memberikan kebebasan pada anak untuk babertikris kritis dan memecahkan persoalan yan sedang terjadi di luar sekolah.

Sementara pendidikan sistem dikembangkan Orde Baru lebih berorientasi pal kepentingan pemerintah bukan untuk kepentingan peserta didik, pasar dan masyarakat. Sister pendidikan bersifat sentralistik, karena semi persoalan pendidikan dari tujuan, metode, kurikulun tenaga kependidikan bahkan persoalan seragsemuanya diatur oleh pemerintah pusat dan sang diskriminatif, karena berlawanan dengan UU No Tahun 1989 Pasal: 5, 6,, 7, 8 dan 47 dengan tii memberikan kesempatan yang sama pada wan negara untuk belajar dan menyelenggarakan uni usaha pendidikan. Dalam praktiknya, pendidin mengalami perlakuan yang tidak sama, apakah i

hdusanya antara sekolah yang berada di bawah langsung pemerintah (disebut Sekolah Negeri) dan urkolah yang diselenggarakan oleh masyarakat (disebut Sekolah Swasta) (Mastuhu, 2003: 32-33). Pendidikan lebih bersifat birokratis, terpusat dan hubungan guru-murid cenderung mekanistis. Guru dan murid hanya dianggap sebagai inhuman. Oleh urbah itu sistem pendidikan di era ini banyak melahirkan manusia-manusia patuh dan kurang kreatif.

Akan tetapi, pada masa Orde Baru, beramaan dengan dinamika politik umat Islam dan muara. Terutama disebabkan pesantren mempunya man yang sangat signifikan dan menentukan dalam mulili. Maka Golkar sebagai kontestan pemilu tidak merampingkan potensi ini dan Golkar selalu mbutuhkan dukungan dari pesantren. Imbasnya baha pemerintah yang dikuasai Golkar pada saat menaruh sedikit perhatian pada dunia pesantren.

Selain itu, angin segar dukungan pemerintah in dimanfaatkan kalangan pesantren untu mengembangkan pesantren dengan mengajarka berbagai ketrampilan seperti; peternakan, pertanian kerajinan, dagang, dan lain-lain. Sehingga terh kebijakan SKB 3 Menteri (Surat Keputusan Bersam Menteri Agama, Menteri Pendidikan, dan Menter Dalam Negeri) tentang penyetaraan madrasah denga sekolah umum (Nasir, 205: 90-102).

Meskipun begitu, pada masa ini, sistem pendidikan pesantren memainkan peranan strateg dan mempunyai fungsi-fungsi seperti LSM. Hal is sebagaimana digambarkan oleh Abdurrahman Wah dalam Tulisan berjudul "Pesantren dan Politik Mis Kini" kumpulan makalah dalam semin Internasional "The Role of Pesantren in Educational Community Development in Indonesia" yan diselenggarakan oleh Freidrich Naumann Stiffus dan Fakultas Pendidikan Universitas Teknik Berlin Berlin pada tanggal 9-13 Juli 1987. Beli mengungkapkan bahwa, pergolakan politik terja pada masa itu dan prediksinya tentang keata

politik di masa depan. Terutama tentang persaingan antara dua kubu besar yakni politisi birokrat dan militer. Menurutnya hal yang wajar jika LSM kemudian terpanggil untuk turun tangan mendampingi masyarakat dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Hanya saja jika LSM terperosok dalam institusi politik praktis maka LSM telah kehilangan peran yang sesungguhnya. Pesantren merupakan lembaga yang dianggap sebagai satu bagian dari tradisi LSM Indonesia. Pesantren juga memiliki peluang besar untuk memperkuat manyarakot dengan catatan tidak terperosok dalam matitusi politik praktis.

#### 4 Pada Masa reformasi

Pada masa reformasi, pendidikan di negeri belum beranjak dari keterpurukan. Pendidikan masa reformasi malah mengalami pembongkaran besar-besaran. Pascareformsi mendidikan berubah menjadi desentralistik. Yang beranti kurikulum bukan lagi sebagai hafalan, namun berubah menjadi berbasis kompetensi dengan

segala anak pinaknya. Pendidikan di era reforma ini masih berjalan di tempat, tidak ada pergeraka yang diandalkan dalam memacu dan memajuka pendidikan dunia. Karena pada masa ini pendidika masih menjadi sebuah teori belaka yang tidak mamp berjalan dalam implementasi pendidikan yang betul betul menyentuh kehidupan rakyat Indonesia. Padi masa ini juga sering terjadi pergantian kurikulu yang seolah-olah pendidikan menjadi sebuah kelim percobaan dari setiap fase penguasa tertentu. Tidal ada kebijakan yang tegas dan kuat, kondisi seperti in memang sangat ironis. Pendidikan menjadi tumbu dan korban kepentingan para elit pendidikan tingkat birokrasi kekuasaan yang terus berupan mencoba-coba sebuah konsep pendidikan terten untuk dijalankan. Pendidikan juga dianggap sebana diharapkan kapitalis mang produk yang menghasilkan keuntungan sebesar-besarnya hari pemilik modal. Otonomi pendidikan yang diserahka kepada pihak tingkat satuan pendidikan hampul menambah keruwetan yang lagi-lagi peserta did yang menjadi korban dan tumbalnya.

Pada saat ini, dinamika ilmu pendidikan di Indonesia nampaknya belum beranjak dari paradigma lama ilmu pendidikan yang "konservatif" dan belum menuju sebuah ilmu pendidikan yang kontruktivistis-kritis. Sehingga ilmu pendidikan nampak menjadi sebuah ilmu yang cenderung tertutup dan tidak peka terhadap perkembangan. Akibatnya, ilmu pendidikan tidak berfungsi mengambil bagian dari perencanaan mengenai kebudayaan manusiawi. Memang setiap ilmu sebagaimana penjelasan Van Peursen (1985; 63) memiliki sistem tertutup (memiliki struktur dan kedudukan sendiri), tapi bukan berarti ilmu pendidikan harus terlepas dari tautan-tautan yang lebih luas atau terlepas dengan konteks.

Selain itu, wajar jika ilmu pendidikan yang seharusnya menjadi landasan filosofis dalam pengembangan persoalan-persoalan dunia pendidikan, kelihatan "mandul dan tak berdaya" dalam menghadapi perkembangan zaman apalagi ikut serta dalam memecahkan persoalan keadilan dan etik-kemanusiaan. Hal ini nampak dalam paradigma penelitian pendidikan, yang selalu didominasi

paradigma positivistik dan berbasis pada ontolo realisme, dimana realitas ada (exist) dalam kenyatan yang berjalan sesuai dengan hukum alam. Denga begitu, objektivitas yang dibangunnya harus sesu dengan hukum alam (natural laws). Padahal tida semua realitas bersifat ajeg. Einsten dengan too relativitas telah membenarkan statement ini. Bahka menurut Weber, ternyata kebenaran itu subjektif da behind reality. Lebih ironis lagi, implika paradigma ilmu pendidikan positivistik adalah ilm itu lebih memihak pada negara besar (kapitalis) da meminggirkan negara dunia ketiga. Diman sebagaimana penjelasan Brian Holmes (1980) menyebabkan ketidakseimbangan dalam pendidika dan ases pada pendidikan, pertumbuhan ekonom neo-kolonialisme, rasisme.

Hegemoni kapitalisme sungguh tele menyebabkan krisis multidimensional de ketidakadilan global. Hal ini terlihat dari fake bahwa 80% kekayaan dunia hanya dikuasai oleh 20 penduduk kaya di negara-negara maju. Semente 80% penduduk dunia di negara-negara miskin ham

memperebutkan rempah-rempah sisa makanan pesta pora bangsa-bangsa negara maju. Kita bisa menyaksikan dengan mata telanjang, akibat perkembangan Iptek yang lepas dari kendali nilainilai moral Ketuhanan dan agama telah membawa krisis ekologis, misalnya: berbagai bencana alam: l'amami, gempa dan kacaunya iklim dan cuaca dunia akibat pemanasan global yang disebahkan tingginya polusi industri di negara-negara maju; Kehancuran ekovistem laut dan keracunan pada penduduk pantai akibat polusi yang diihasilkan oleh pertambangan mineral emas, perak dan tembaga, seperti yang terjadi di Buyat, Sulawesi Utara dan di Freeport Papua, Minamata Jepang. Kebocoran reaktor Nuklir di Chernobil, Rusia, dan di India, dan lain lain. Krisis I konomi dan politik yang terjadi di banyak negara berkembang dan negara miskin, terjadi akibat ketidakadilan dan 'penjajahan' (neo-imperialisme) negara-negara alch maju yang menguasai perekonomian dunia dan ilmu pengetahuan dan teknologi modern.

Bahkan sungguh memprihatikan dan sia yang tidak mengelus dada jika mengerti bahw negara Indonesia yang sangat kaya dengan sumb daya alam minyak dan gas bumi, justru mengalan krisis dan kelangkaan BBM, Ironis bahwa ditenga limpahan hasil produksi gunung emas-perak di tembaga serta kayu hasil hutan yang ada di Indonesia kita justru mengalami kesulitan dan krisis ekonon kelaparan, busung lapar, dan berbagai penyakit akilu kemiskinan rakyat. Kemana harta kekayaan kita yan Allah Swt berikan kepada tanah air dan banga Indonesia ini? Mengapa kita menjadi negur penghutang terbesar dan terkorup di dunia? Semi ini karena ilmu pendidikan yang seharusnya bili memecahkan persoalan di negara kita beli dibangun berdasarkan kebutuhan dan sesuai water bangsa kita sendiri.

Teori-teori yang dikembangkannya pu masih mendukung ke arah kapitalisasi pendidik dan masih terinspirasi oleh paradigma "liberal sehingga belum memandang manusia sebap makhluk aktif, kritis, dan merdeka. Hal ini ba

difihat dari fenomena pendidikan sekarang yang lebih didominasi pada teori-teori pendidikan seperti (1). teori reproduksi yang menganggap bahwa, hakekat pendidikan tidak kurang, tidak lebih sebagai sarana untuk mereproduksi sistem dan struktur sosial yang tidak adil seperti sistem relasi kelas, relasi gender, maisme ataupun sistem relasi lainva. korespondensi, dimana pendidikan dirancang dan dikerjakan disekolah harus berkorespondensi dengan yang ada di dunia kerja. Sebuah teori, yang sangat dipengaruhi pemikiran filsafat realisme dan pragmatisme, dimana pendidikan harus merupakan ilonivasi dari dunia kerja, Dan (3). credentialing theory, dimana sekolah tak lebih suatu lembaga menyiapkan tiket awal masuk ke dunia kerja. Sebuah pandang paradigma positivistik, yang menyebabkab fabrikasi dan mekanisasi pendidikan. Pendidikan pun hanya melahirkan produk-produk 14mg jauh dari nilai-nilai kemanusiaan, manusia wakah, tidak adil dan hampa akan nilai-nilai missofis. Sebab aksentuasi pendidikannya hanya terletak pada pembentukan manusia berintelektual

tinggi, siap kerja dan berkompetisi tapi kering al moralitas dan etika dalam kehidupan bermasyaraka

Indonesia pun tidak menunjukkan gep perkembangan yang memuaskan. Sistem pendidik masih bersifat tambal sulam (trial and error), istil yang berkembang adalah "ganti menteri go kebijakan". Semua ini disebabkan praktik pendidik berdiri sendiri dan tidak terjadi interkoneksi anti ilmu pendidikan dan praktik pendidikan. Akibata praktis pendidikan, terkesan "liar" dan cerabut dakar tradisi bangsa sendiri. Sekali lagi, hal disebabkan pendidikan belum mempunyai landa yang kokoh dan belum berwawasan local wisik bahkan terkesan mencangkok dari luar (borron policy).

Memang pada kenyataanya tidak li
dipungkiri, Borrowing policy and practice li
berjalan dewasa ini dan menjadi kecenderungan
berbagai negara termasuk Indonesia. Bahkan bah
badan donor dan sponsor pendidikan dan
mempelopori peristiwa tersebut. Hal ini tentu

menunjukkan realitas kesadaran akan . I pentingya praksis konsep borrowing policy and practice, yang perlu dilakukan sebuah negara/badan donor/ sponsor dalam rangka reformasi ke arah pendidikan yang lebih baik. Sebut saja, Bank Dunia (WB) terlihat dalam CIE, yang sangat mendukung pendidikan formal untuk pengentasan kemiskinan, menghadapi efisiensi. kesetaraan, pertanggungjawaban, alesentralisasi, swastanisasi, dan lain-lain. OECD terkenal karena berbagai penelitiannya yang terfokus kepada prestasi siswa, sedangkan UNDP. memperkenalkan dua indeks yang seringkali aligunakan oleh herbagai kementerian dan lembaga pendidikan Indeks Perkembangan Manusia Ukunan Pemberdayaan Gender.

Kita tahu, pada awalnya fenomena
harmating policy dan practice, dilakukan oleh para
muellera tales" untuk menggambarkan praktik
mulakukan negara lain dan menjadi dasar untuk
mulakukan perubahan ketika pulang ke negara asal.

Manaya, menurut Kandel para ahli pendidikan
mendeskripsikan semata praktek

administratif, kurikuler, dan pembelajaran di negan negara tertentu. Studi tentang cara negara-negatertentu yang membahasa persoalan pendidik dalam konteks masing-masing tradisi sosial, poladan budaya. Harapanya dengan praktik semacam masing-masing negara dapat meningkatkan salapemahaman international serta berkontribusi perdamaian global dan saling mengajarkan tematam.

kasus Indonesia. pada Tapi kebijakan tersebut nampaknya belum menunjuk keberhasilan. Alasanya adalah karena fenom Borrowing and practice di atas tidak men peningkatan demi kebijakan massive pendidikan. Fenomena MBS (Manajemen Berlin Sekolah), pada tahun 2000-2003, sebagai misal h sebuah gerakan bersifat struktural-introduction cenderung coba-coba, tanpa melihat secara holi penerapanya. Dimana otonomi pendidikan sekolah yang menjadi ciri dari MBS, belum tere dengan baik karena belum didukung de kesadaran keterlibatan masyarakat (kalaupun

hanya sebatas "dana" bukan keterlibatan proses pendidikan) dan belum menganut prinsip "desentralisasi" karena masih banyak keputusan yang meminggu dari pusat di samping karena alasan klasik sistem pendidikan di Indonresia belum memiliki hDM yang handal, sarana dan prasarana serta manajemen yang belum memadai.

Selain itu kebijakan tentang standarisasi pendidikan dengan penerapan UAN, yang bertujuan selah satunya untuk mengantisipasi kesetaraan alahat Tapi justru pada praktiknya, mendangkalkan belajar. Karena sekolah hanya menjadi sarana menjawab tes dan kompetisi dan bukan me

Femerahan Masalah dengan Membangun Ilmu Fendidikan Nusantara

Scharusnya terjadi hubungan yang saling bilipanal dan interkoneksi antara ilmu pendidikan dan pendidikan, dengan berbagai usaha untuk men pemecahan masalah seperti berikut:

 Perlunya menggeser ilmu pendidikan dari konservatif dan liberal ke arah pendidikan rekontruktif dan kritis-transformatif.

Rekontruksi ilmu pendidikan ke prespektif filosofis rekontruktif transformatif berarti perlu membangun kemi sebuah bentuk ilmu pendidikan secara menyelu dan detail. Ilmu pendidikan perlu menjadi selel sistem yang dinamis dan luwes serta selalu terba dengan kritik. Karena itu, ilmu pendidikan melakukan pembaruan dan perubahan sistem ta menerus, Sehingga ilmu pendidikan man dijadikan sebagai landasan dan tolok ukur praktik pendidikan ketika harus merespon global dan mampu menjadi basis riset-riset progresif. bisa menghasilkan berbagai teori-teori alternatif pemecahan masalah yang lebih baik kemanusiaan.

Agar rekontruksi ilmu pendidikan tersebut maksimal, perlu didekati dengan berbagai metode dan teori pendidikan. Reformasi ilmu pendidikan tidak dapat hanya mendasarkan pada salah satu teo. atau aliran filsafat saja. Bahkan Ilmu pendidikan portu dilihat dari disiplin lain seperti psikologi, Illiafat, sosiologi, ekonomi dan antropologi. Tentang persoalan ini, pendidikan bisa dilihat dari prespektif wais disciplines, meminjam istilah Noeng Muhadjir. Dimana ia memiliki materi satu, tetapi obyek formil telash, visi, dan misi yang digunakan dalam telaah itu menggunakan prinsip ilmu itu sendiri (2000; 4). Tapi rang jelas, agar ilmu pendidikan memiliki fungsi dan sebagai humanisasi, inkulturalisasi. amanuspasi, dan pemberdayaan perlu mendasari mela filsafat (dengan berbagai aliran yang ada) dengan pendekatan rekontruksi dan transformatif-BHH)

Dengan berbagai teori-teori kritis,

Bentungkinkan sekali akan bisa menekan hegemoni

Bentungkinkan yang selama ini lebih berorientasi

modernisasi, dengan paradigma

developmentalismenya, yang secara nyata te menimbulkan sejumlah persoalan kemanusia Dalam pencarian sebuah kebenarannya pun te "meragukan" maka perlu dicari pencarian kebena dengan alternatif lain yaitu dengan pendekatan kel kulturisme; atau pendekatan postmodernisme tidak ada lagi kebenaran tunggal, tetapi berus mencari kebenaran menurut konteksnya.

Ilmu pendidikan harus menggunu ilmu studies. dimana cultural pendidi memungkinkan untuk ikut terlibat dalam pengku budaya kontemporer dengan teori kritis dan mengangkat discourse/wacana baru dengan pandang yang tidak hitam putih. Melain menggunakan interpretasi dengan media dekontra dengan suatu tujuan bisa melakukan dekonin terhadap sebuah kontruksi. Ilmu pendidikan dapat dijadikan sebagai sarana mencari kesel dalam posisi yang sama dengan men kenekaragaman keunikan yang dimilikinya sehen tidak ada dominasi kebenaran (truth claim). Ken dari rumusan yang kaku dan keluar dari don

kepentingan. Untuk menemukan sebuah kebenaran yang cocok untuk dipahami.

Sclain itu, ilmu pendidikan dapat mencari milai bakiki yang mencari faktor unik/penggerak/pendorong berupa etos dan spirit rang bersumber dari apa yang oleh sosiolog James Coleman diistilahkan dengan sebutan Social Capital. Definisi social capital menurut Danah Zohar (2004: II dan lan Marshal adalah the wealt that makes our rummunities and organizations function effectively the common good dan menurut Franncis Lukuyama modal sosial dianggap sebagai hamampuan masyarakat untuk bekerjasama dalam merealisasikan tujuan umum dalam kelompok atau arpanisasi. Dengan demikian, Ilmu pendidikan harus berbasis pada modal sosial yang secara nyata telah memberi efek positif bagi terciptanya sebuah tatanan mayarakat yang beradab (civil society), melemahnya fingsi modal sosial akan menyebabkan sebuah malapetaka atau the great disruption, meminjam and Apan Francis Fukuyama (2007). Modal sosial milah yang akan dipercaya mampu mengembalikan

kembali masyarakat Indonesia yang bermo (remoralisasi), atas sejumlah peristiwa yang namp jauh dari norma-norma seperti sikap masyarakat ya cenderung anarkis, main hakim sendiri dan buda korupsi.

## Praktik pendidikan perlu berlandaskan pada ilm pendidikan

Praktik pendidikan di Indonesia ditengarai para ahli telah melenceng dari fitralii sebagai sarana pembebasan dan pencerdasan i bangsa serta menjauhkan mereka dengan nilaiyang diyakini kebenarannya dalam masyarakat. Me dalam konteks ini, pendidikan perlu dilihat kend peran dan fungsinya, bukan sebatas "persekolah tetapi pendidikan harus menjadi tempat penyema seluruh bakat dan minat siswa. Sehingga pendida bisa mengantarkan setiap pribadi menjadi manusia yang mandiri, cerdas dan bermanul Sebab menurut aliran rekontruksi sebagaini dijelaskan oleh Gerald Lee Gulek (1974: informal lebih pendidikan dipandang

menunjukkan pada proses inkulturasi total. Nementara sekolah adalah agen sosial yang ditetapkan membawa siswa pada kelompok kehidupan melalui penanaman secara pasti skill, pengetahuan dan nilai-nilai masyarakat.

Relevan dengan persoalan tersebut, perlu meletakkan kembali ilmu pendidikan yang diyakini bisa memberi panduan bagi praksis pendidikan. Semua ini agar pendidikan sesuai dengan tuluan dan fungsi yang semestinya. Sebab tujuan adalah laksana "kompas" sekaligus "jangkar" bagi punksis pendidikan. Keberhasilan pendidikan terletak dari dasar-dasar yang dibangun untuk dapat dijadikan adagai pijakan dalam merealisasikan semua aktivitas pendidikan. Tujuan merupakan gambaran ideal seperti apa seharusnya proses pendidikan itu Mlaksanakan, karena bisanya mengandung nilai-nilai Man keyakinan-keyakinan dari filsafat yang menjiwai, mundasari, dan memberikan identitas (karakteristik) watti sistem pendidikan. Tujuan pendidikan memuat muharan tentang nilai-nilai yang baik, luhur, pantas dan benar dan indah untuk kehidupan. Maka menjadi

keharusan bagi pendidikan untuk memahami sehingga tidak terjadi kesalahan dalam su pendidikan. Tanpa perumusan tujuan, guru tidak da merancang pelajaran, tidak bisa mengu keberhasilan dari penyampaian pelajaran, dan su mengorganisir kegiatan siswa dalam pencapa tujuan pengajaran itu.

Selain itu, Tujuan pendidikan du memberi arah bagaimana pendidikan sehanus dilaksanakan agar sesuai dengan nilai dan IIII wisdom yang dijunjung tinggi oleh masyarakat dapat dijadikan sebagai tolok ukur atau alat evalut bagi praktik pendidikan yang mengarah pada stanyang telah ditetapkan. Dengan begitu, secara ring dapat dikatakan mengapa tujuan pendidikan penting disebabkan oleh tiga hal yaitu; karena tuberfungsi sebagai direction, artinya memberikan kepada segenap kegiatan pendidikan, Motor artinya memberikan "dorongan" dalam pelaksan pendidikan dan merupakan sesuatu yang dicapai oleh segenap kegiatan pendidikan Evaluating Educational Process, artinya I

mengarah pada standar evaluasi yang telah ditetapkan.

Pada kenyataanya memang terdapat berbagai pandangan dari para ahli terkait pembahasan Injuan pendidikan sebut saja John Dewey, Alfred North Whitehead, R.S. meskipun begitu, menurut Peters dan Rubin Gotesky ketiganya sama-sama ingin mengungkap bahwa end in view tujuan pendidikan ndalah untuk harmoni dan kemanusiaan. Tujuan menurut ketiganya lebih dilihat sebagai instrumental values untuk mencapai tujuan lain. John Dewey menyebut, means untuk mencapai ends, yang pada punes berikutnya ends tersebut menjadi means untuk mencapai ends baru, Menurut John Dewey (2001: 103-105), tujuan berimplikasi pada keteraturan dan herapian sebuah aktifitas. Meninjau ke depan akhir salasah kemajuan dan meramalkan serta memberi tumbingan pada aktifitas. Sementara Rubin Gotesky, manyakini end in view sebagai sebuah perencaan asan direalisasikan dalam pendidikan (Brown, 1970 168). Ia sepakat dengan John Dewey yang membedakan antara "end dan end-in- view". Tujuan

pendidikan tersebut dipandang suatu proses un membimbing manusia dalam dinamika berkembang di mana ia membentuk dirinya sebu manusia dengan pengetahuan, kekuatan, dan me kebajikan. Sementara pada saat yang menyampaikan kepadanya warisan spiritual bandan peradaban, serta melestarikannya untuk genor berikutnya (Brown, 1970). Sementara Keberhan suatu masyarakat dalam membentuk masyara beradab; "baik dan cerdas", yang menurut Alli North Whitehead (1951), harus melalui educ people adalah-tergantung bagimana kontre tujuan pendidikan yang dibangunnya. keperluan ini, maka pemikiran mendalam temp "dasar-dasar" yang dapat dijadikan sebagai pilal praktik pendidikan mutlak diperlukan. Agar pul pendidikan mampu membawa ke arah perbana masyorakat menuju "ideal of citizenship and socie meminjam ungkapan Leslie M. Brown (1970) Dalam konteks ini, tentu saja pendidikan mempunyai ends-in-view seperti yang terakuni pada buku Plato, The Republic yang terkenal itu

Terkait diskursus tentang tuju. pendidikan, perlu kiranya memberi batasan pembedaan istilah numpun tujuan pendidikan menjadi aims, ends, purposes, objectives, goal. Sebab, masing-masing meskipun memiliki arti sama yaitu "tujuan", tetapi mempunyai maksud yang berbeda-beda. Aims lebih menunjukkan pada tujuan pendidikan yang berupa pemyataan umum, yang dirancang secara spesifik mencapai beberapa perilaku atau produk metentu. Bisanya menyediakan panduan dan menjadi wheth titik terminal ke arah mana pendidikan lengerak, bekerja, atau menuju. Aims biasanya berupa pemyataan yang menggambarkan apa yang pelajar akan dapat lakukan sebagai hasil belajar. Mereka Ladang-kadang disebut hasil belajar.

Ends; adalah tujuan yang bersifat ideal, tangat jauh untuk dicapai sulit/tidak dapat dicapai, tahupun demikian berfungsi memotivasi. Memang tanh mencapai sesuatu tujuan yang bersifat ideal, tanga manusia bisa selalu berusaha mendekati mpurna, sebagaimana "otoritas" yang dikehendaki tahan. Oleh sebab itu, tujuan ideal biasanya lebih

bersifat spiritual. Semua aktivitas pendidikebanyakan berusaha merealisasikan tujuan ideal dengan sebuah istilah-istilah yang terkadang bendi langit dan susah didekati, seperti persoakebaikan, moralitas yang baik, insan al-kaseducated mind, cultured mind (cerdas tapi bermadan berbudaya), meminjam ungkapan Whiteh-(1951). Sebuah gambaran produk ideal peserta da yang diinginkan oleh sebuah aktivitas pendidiyaitu manusia pintar, tetapi bukan untuk kepentinsendiri melainkan juga untuk kepentinmasyarakat.

Sementara purpose, lebih menunjuka tujuan jangka pendek yang harus segera didudalam pendidikan. Goal Cenderung bersifat janganjang, luas dan berasal dari berbagai tujuan apa yang harus siswa capai dalam belajar. Sedan Objective; Biasanya dianggap spesifik dan didudalam kurikulum serta memuat apa saja yang dikuasai oleh siswa, bisa dilakukan, atau pendereka akan dipamerkan di akhir instruksi.

# Membangun Ilmu Pendidikan Nusantara

Munculnya globalisasi yang ditandai dengan kemajuan disegala bidang kehidupan, baik ekonomi, politik, teknologi, sosial budaya, dan pertahanan serta menguatnya hubungan antarnegara rang semakin terbuka dan seolah-olah tanpa batas (wlobal village). Kondisi semacam ini, sungguh telah membawa dampak yang sangat nyata terhadap pola jukir, sikap, dan gaya hidup sebagai sebuah bangsa. Hahkan, kalau tidak diwaspadai lama kelamaan, bahaya globalisasi dapat mempengaruhi tumbuhnya ter-intaan terhadap budaya orang asing dan bangga urhadap produk-produk dari luar negeri. Sementara makin hari, kondisi semacam ini mampu memudarkan rasa cinta tanah air, nasionalisme, dan atkap patriotisme sebagai anak bangsa.

Oleh karena itu, dalam era globalisasi ini, mma organisasi dan lembaga termasuk lembaga malidikan di samping dituntut untuk menjaga menjaga mutu juga harus menjaga tuntutan perkembangan zaman serta meninggalkan "identitas". Hal penting yang

mendesak perlu direalisasikan adalah menumbuhk kembali nilai-nilai luhur pancasila melu pendidikan. Praksis pendidikan di Negara kita pe menumbuhkembangkan wawasan dan kesadan bernegara, perilaku cinta tanah air, patriotian mengutamakan persatuan dan kesatuan

Jika hal itu tidak dilaksanakan maka, li dipastikan pendidikan di Negara ini akan mengali banyak masalah dan menuju krisis identitas yaberujung dengan kehancuran sebagai sebuah banya Relevan persoalan ini, menarik mengam pernyataan Peter Senge (1990:14), bahwa learning gets to the heart of what it is to be hum We become able to re-create ourselves (pembelali yang sesungguhnya adalah memperoleh kesadi untuk menjadi manusia yang mampu mencipi kembali identitas mereka sendiri). Semua ini diterapkan pada individu dan organisasi.

Dengan begitu organisasi pendidikan ucukup hanya bisa survive saja tapi lebih dan adalah "adaptive learning" yang menghana "generative learning", pembelajaran yang menghanan pendidikan ucukup hanya bisa survive saja tapi lebih dan menghanan pendidikan ucukup hanya bisa survive saja tapi lebih dan menghanan pendidikan ucukup hanya bisa survive saja tapi lebih dan menghanan pendidikan ucukup hanya bisa survive saja tapi lebih dan menghanan pendidikan ucukup hanya bisa survive saja tapi lebih dan menghanan pendidikan ucukup hanya bisa survive saja tapi lebih dan menghanan pendidikan ucukup hanya bisa survive saja tapi lebih dan menghanan pendidikan ucukup hanya bisa survive saja tapi lebih dan menghanan pendidikan ucukup hanya bisa survive saja tapi lebih dan menghanan pendidikan ucukup hanya bisa survive saja tapi lebih dan menghanan pendidikan ucukup pendidikan pendidikan pendidikan ucukup pendidikan pendidikan ucukup pendidikan pendidikan pendidikan ucukup pendidikan ucukup pendidikan pendidik

meningkatkan kapasitas peserta didik untuk mencipta dan berkarya (Senge 1990:14). Selain itu, pendidikan juga harus mampu menjadi wahana pencerdasan manunia lahir dan batin. Terutama pendidikan arbagai proses humanisasi dalam rangka membentuk manusia Indonesia yang memiliki kecerdasan arimbang, utuh dan terpadu, baik itu berupa kecerdasan intelektual, emosional, sosial dan apiritual.

Menjadikan pendidikan sebagai sarana mengembangkan segi-segi kemanusianya secara holistik, sekarang ini menemukan momentumnya. Apalapi dengan melihat realitas pengembangan pendidikan yang bersifat jomplang dan parsial, amena hanya lebih ditekankan apada salah satu aspek min yaitu intelectual question. Bukankah prestasi Mademik. lebih memperoleh tempat masyanakat/dunia pendidikan selama ini daripada manusia? Mungkin semua ini adamikan pada arus perubahan yang semakin cepat berjalan secara linier dalam kehidupan modern modern yang ditandai dengan

transformasi sosial dan dahsyatnya dentunglobalisasi. Tentu kondisi ini meniscayakan adakualitas dan profesionalitas manusia yang ingin tesurvive di dalamnya. Melihat prasyarat sepertikewajiban pendidikan kemudian hanya dilsebagai human capital dan harus mempersiap manusia-manusia yang memiliki karakter undengan kecerdasan ganda serta memiliki prenakademik yang membanggakan, agar memiliki disaing dan mendapat pengakuan atau legalisasi diyang penuh kompetisi.

Konsekuensi praktis dari fenomena terso adalah menjamurnya realitas pendidikan menawarkan sejumlah program-program unggudengan menjanjikan diraihnya prestasi akademik lulus siap kerja. Jadi pendidikan kemudian diorientasikan untuk memperoleh ijasah berkompetisi untuk mendapat kerja dari pada seproses untuk menanamkan nilai-nilai kebaikan menjadi manusia seutuhnya. Akhirnya pendidi telah mengalami sejumlah pereduksiaan makna berkeci---- tempat untuk memperoleh nilai ijasah

membekali anak siap kerja di pabrik atau perusahaan—daripada sebagai wahana pemerdekaan setiap individu agar menjadi dewasa, berani mengambil keputusan untuk dirinya sendiri maupun mang lain tanpa tergantung pada orang lain, mampu bertanggung jawab atas dirinya sendiri. Pendidikan tentunya perlu dilihat sebagai proses pembudayaan, sebagai upaya proses memerdekakan manusia dan upaya memanusiakan manusia (Humanisasi).

Melihat permasalahan tersebut, bukan berarti tidak terdapat tawaran-tawaran yang diberikan beh sejumlah ahli, bahkan sejumlah seminar-seminar dan penelitian pun sering dilakukan. Pemerintah melih juga sering melakukan berbagai upaya perbaikan dengan berbagai usaha, meskipun hanya tatawan gonta-ganti kurikulum. Kegagalan berbagai teruan dalam artian memperbaiki sistem pendidikan dinginkan bisa dipastikan, karena tawaran dinginkan bisa dipastikan, karena tawaran pendidikan yang mengemuka selama ini masih pendidikan yang mengemuka selama ini masih pendidikan pada "teknikal" dan beraroma powering terpada empowering. Akhirnya pendidikan justru bahlangan nalar kritisnya, berjarak dengan

masyarakat dan tercerabut dari akar budaya di masyarakatnya. Alih-alih pendidikan mammenjalankan peran dan fungsinya, sebagai agen change, malah terperosok menjadi bagian di sejumlah akar anomali sosial-masyarakat Indonesi Selain itu, karena pendidikan masih terkemmengekor pada luar (barrowwing policy), mempendidikan kehilangan visi idiologisnya dalamenatap globalisasi dengan segala dampak burukan

Bukankah pendidikan disinyalir sejumlah pakar belum mampu membawa penceral akal budi masyarakat yang bisa mengantarkan pe sebuah tatanan manusia yang educated people masayarakat gambaran yang good cities demokratis dan beradab. Diskursus penting pendidikan karakter sebagaimana diamanatkan da kurikulum 2013, pada pemerintahan SBY kemudian dievaluasi oleh Anis Baswedan mel Peraturan Menteri Nomor 159 Tahun 2014 akhirnya dihentikan melalui Permendikbud no 160/2014 bagi sekolah yang baru menerapkan satu semester sementara yang sudah tiga semidiharapkan bisa melanjutkan kurikulum 2013. Hal ini menjadi bukti bahwa pendidikan masih gagal menghantarkan capaian manusia sebagaimana yang diimpikan sejak lama. Faktanya, generasi muda sekarang banyak dihinggapi penyakit meniru gaya dan perilaku Barat yang negatif, glamour dan miskin etika serta meninggalkan adat istiadat/budaya warisan para leluhurnya (cultural identity).

Akibat lebih jauh lagi adalah kondisi menyarakat kita dewasa ini menghadapi suatu teprihatinan dan sekaligus juga mengundang kita untuk ikut bertanggung jawab atas mozaik Indonesia tang retak, bagaikan ukiran yang sudah mulai pudar memanya dan robek kain/benang pengikatnya, melalukan membela dan meretas jahitan busana tanah tercabik-cabik dalam kerusakan yang menghilangkan keindahannya. Untaian kata-kata buah tansilan bahwa bangsa Indonesia yang menghilangkan keindahannya, sungguh kini sedang menghilang dalam pergaulan antar bangsa, sungguh kini sedang menghami tidak saja krisis identitas, melainkan juga dalam berbagai dimensi kehidupan yang

melahirkan instabilitas yang berkepanjan semenjak reformasi digulirkan pada tahun19 Krisis moneter yang kemudian disusul krisis ekono dan politik yang akar-akarnya tertanam dalam krimoral dan menjalar kedalam krisis buda menjadikan masyarakat kita kehilangan orien nilai, hancur dan kasar, gersang dalam kemiski budaya dan kekeringan spiritual.

Kehalusan budi, sopan santun dalam dan perbuatan, kerukunan, toleransi dan solidan sosial, idealisme, dan sebagainya telah hilang kum hanyut dilanda oleh derasnya modernisasi globalisasi yang penuh paradoks. Berbagai lenla kocar kacir dalam malfusi dan disfusi. Trust kepercayaan antar sesama, baik vertikal mase kehida dalam telah lenyap horisontal, bermasyarakat. Sungguh sekarang identitas natie dilecehkan dan dipertange telah kita eksistensinya.

Oleh karena itu, sudah saatnya pendi dikembalikan kepada fitrahnya, sebagai aper change dan membentuk manusia yang berada

modern. Idealnya, pendidikan seharusnya merupakan gambaran kondisi masyarakat. Seperti halnya yang pernah diungkapkan Nicolas Hans (1948) "bahwa pendididkan adalah watak nasional suatu bangsa", Pendidikan nasional merupakan upaya bersama selurah komponen pemerintah dan masyarakat yang ililakukan secara terencana dan sistematis untuk mewujudkan peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki lakuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, hypribadiaan, kecerdasan, akhlak mulia, serta tettampilan yang diperlikan dirinya, masyarakat, Bangas, dan negara (Irianto, 2014; 1-9).

Relevan dengan persoalan itu, tak salah kita mengembangkan lagi sistem pendidikan yang pernah menarkan oleh Ki Hajar Dewantara dan diterapkan belahi Perguruan Taman Siswa, yang lebih menulukan pendidikan sebagai upaya suatu bangsa memelihara dan mengembangkan benih bangsa itu. Untuk itu, manusia sebagai belahi barus dikembangkan jiwa dan raganya menggunakan segala alat pendidikan dan

didasarkan adat istiadat bangsa itu (Engkoeswa 2010: 4). Dalam konteks Indonesia ada masyarakat dengan wawasan yang sangat dengan tetap berpijak pada norma dan nilaisa budaya bangsa Indonesia yang etis-religious pancasilais.

kembali pemikiran Ki III Melirik Dewantoro atau yang memiliki nama asli I Soewardi Doerjaningrat salah seorang putera limi dari Sri Paku Alam III adalah sangat tepat. sebagaimana Paulo Freire, Ki Hajar Dewantara menjalankan agenda pendidikan. Keduanya melakukan perubahan-perubahan hidup masyan melalui pendidikan. Mereka juga para puju pendidikan yang telah membebaskan masyarakan kebodohan dan buta pengetahuan. Mereka lahit dilahirkan untuk mengembangkan sebuah ke pendidikan yang benar-benar memanusiakan me dan memberadabkan manusia. Kalau gagasan Freire tidak hanya menggerakkan dom masyarakat agar bisa membaca dan menulu Tetapi juga mengajak masyarakat agar

membaca peradaban dunia secara lebin lengkap, temprehensif, dan holistik (Yamin, 2009: 144-145). Pendidikan menurut Ki Hajar Dewantara adalah matu hal yang mampu memberikan sumbangsih bear lagi perubahan bangsa ke depan, baik secara intelektual, sosial, maupun politik (Yamin, 2009: 178). Pendidikan diupayakan dapat membentuk harakter bangsa yang mandiri, tidak menjadi bangsa tang cengeng yang selalu minta pertolongan kepada bangsa lain. Pendidikan mencetak pola pikir bangsa kunt, bersolidaritas tinggi, menumbuhkan remangat patriotik dan cinta tanah air/nasionalisme. Fondidikan pun diharapakan menguatkan pendirian winsip dasar untuk terus menerus teguh pada Malagi bangsa. Bahkan, pendidikan juga melahirkan mak bangsa yang bermental baja, siap battanang, dan mempertaruhkan nasib bangsa di atas tapuntingan-kepentingan lain.

Membangun ilmu pendidikan nusantara

begitu, pendidikan harus ditujukan untuk

mbentuk manusia Indonesia dengan berbagai

mulnya, yaitu 1), baik pengembangan manusia

sebagai individu yang memiliki potensi kesadi akan diri sendiri (self existence), 2), sebagai makli sosial, dengan penekanan pada sikap kerjasama, gotong royong dan kekeluargaan, Sebagai makhluk susila, dengan mengembangan nilai-nilai universal yang diakomodasi dan diadaga dalam nilai-nilai khas yang terkandung dalam bula bangsa, 4), sebagai makhluk religius yang man menghayati pengalaman keagamaan secara separa hati dan taat melakukan ibadah. Untuk keper ini, salah satu upaya yang perlu segera dibes adalah pendidikan di negara ini harus men systemic thinking sebagai sebuah landasan konsepa bagi proses pendidikan, sehingga antara teon praktis pendidikan bisa berjalan secara integral selaras. Selain itu, ilmu pendidikan yang dihara dapat dijadikan patokan dalam pelaku pendidikan adalah ilmu pendidikan yang memberi pegangan dan dasar bagi pengemba pendidikan yang "realistis" sesuai dengan manusia dan sesuai dengan latarbelakang budayanya.

Membangun ilmu pendidikan yang Integralistis seperti itu merupakan gambaran ilmu pendidikan khas nusantara dan sesuai dengan apa yang dicita-citakan oleh para pendiri bangsa ini. liebab jika menelisik sejarah, para founding fathers kita sebenarnya telah menghendaki sebuah sistem pendidikan nasional yang bersifat integratif antara aistem pendidikan yang ditinggalkan oleh Belanda sang bercorak sekuler dan netral terhadap agama atmigan sistem pendidikan warisan umat Islam. Hal berdasarkan pada pasal 31 UUD 1945, yang menyalakan bahwa "pendidikan dan pengajaran submid bersendi agama dan kebudayaan bangsa anta menuju ke arah keselamatan dan kebahagiaan mayarakat, dan bahwa "usaha kebudayaan harus mondu ke arah kemajuan adab, budaya, dan meraduun bangsa" (Muhaimin, 2003: 85).

Selain sistem pendidikan nasional harus berdaskan pada konstitusional pendidikan pada konstitusional pendidikan berdasarkan di atas—pendidikan berdasarkan pada ketetapan MPR tentang

GBHN sebagai landasan operasionalnya. Ken sistem pendidikan nasional harus berdasakan par konstitusional pendidikan Indonesia? Sebab, dala Indonesia pendidikan konstitusional mengamanatkan sebuah sistem pendidikan yan sesuai dengan watak, budaya, dan kepercasan bangsa Indonesia. Misal dalam pembukan Undan Undang Dasar (UUD) 1945, secara historis dia disebut bahwa Negara Indonesia sebagai Indonesia Declaration of Independence yang menunjula dengan tegas pengungkapan keyakinan bangan Indonesia, visi kesejarahan, landasan fundamen kenegaraan, dan alasan ideologi berdirinya Ne Republik Indonesia yang merdeka. Tenla beberapa alasan Negara didirikan sebagain dinyatakan dalam pembukaan itu adalah untuk Kesejahteraan rakyat, 2. Meningkatkan kesejahter rakyat, 3. Mecerdaskan kehidupan bangsa, dan serta dalam mewujudkan perdamaian dunia abadi dan berkeadilan.

Adapun Unsur-Unsur Pokok dan Assar Pelaksanaan Pendidikan Nasional diantaranya

pendidikan moral pancasila berlandasan pedoman penghayatan dan pengalaman pancasila, pendidikan sgama, pendidikan watak, pendidikan pengetahuan, pendidikan kesenian dan adagainya. Asas-asas pelaksanaan pendidikan harus memperhatikan asas semesta menyeluruh dan perpadu, asas pendidikan seumur hidup, Minneka tunggal ika, asas manfaat, adil dan merata memandang manusia, dan asas kepastian Bakum. Semua ini, sekali lagi, perlu terintegrasi mara menyeluruh dan mendukung satu sama lain, allingga pelaksanaannya bisa mewarnai/menjadi Ludavan setiap sistem pendidikan Akambangkan dan dibangun oleh masing-masing pendidikan di Indonesia.

Memperhatikan kenyataan tersebut, dalam memperhatikan pendidikan di Indonesia perlu membangkan pendidikan di Indonesia perlu memban pada sebuah sistem pendidikan yang membahan suatu kesatuan yang terdiri atas memben-komponen atau elemen-elemen atau memben sebagai sumber-sumber yang mempunyai hubungan fungsional yang teratur yang

saling membantu untuk mencapai suatu (product). Menurut Dapertemen pendidikan kebudayaan bahwa setiap sistem mempunyai ciriyaitu : tujuan, fungsi, komponen, interaksi atau s berhubungan, penggabungan yang menimbul jalinan perpaduan, proses transformasi, umpan untuk koreksi (Ihsan, 2010 : 108-109). Pada kom ini, jika pendidikan Indonesia ingin berjalan yang diinginkan dan berhasil merealisasikan yang menjadi tujuan bersama yaitu generasi Indonesia cerdas bertakwa, mampu bersaing ditter global dan yang terpenting mampu melahirkan s sosok pejuang yang mempunyai jiwa patriotisme semangat kebangsaan tinggi, senantiasa peduli i mensukseskan pembangunan.

Demi kepentingan itu, seka merealisasikan apa yang terdapat dalam bait hali nasional kita yang berbunyi " bangunlah ilu bangunlah badannya untuk Indonesia raya, segambaran cita-cita luhur para pendahulu kita seharusnya menjadi salah satu dasar dan acusa kuat untuk merancang dan menerapkan

hama didasarkan kepada Pancasila yang merupakan pedaman yang menunjukan arah, cita-cita dan tujuan bangan. Karena Pancasila merupakan idiologi dan merupakan pandangan hidup bagi bangsa dan dasar bil ini. Semua praktik pendidikan di Indonesia. Mengan begitu perlu meralisasikan apa yang menjadi bangan begitu perlu meralisasikan apa yang menjadi bangan begitu perlu meralisasikan apa yang menjadi bangan idealnya yaitu Pancasila. Maksudnya, menjadi bangan pendidikan di negara ini harus ditujukan untuk masyarakat yang memiliki kepribadian bang baik, yaitu manusia yang mempunyai sikap dan menjadi pancasila.

# Bab 4 PESANTREN SEBAGAI MODEL PENDIDIKAN NUSANTARA

# A. Pesantren Sebagai Model Alternatif

Melihat carut-marutnya bangsa ini telah menyadarkan para ahli dengan berbagai disiplin keilmuan yang digelutinya, tak ketinggalan para pakar pendidikan dengan disiplin ilmu pendidikan untuk mencari jalan keluar bangsa ini agar bisa bangkit dari keterpurukannya. Salah satu aspek penting yang dilirik para ahli adalah dunia pendidikan. bebab pendidikan merupakan aset nasional dan ionial yang paling strategis dan realistis dalam rangka usaha meningkatkan harkat dan martabat manusia. Melalui pendidikan mamisia dapat menguak tabir kehidupan ackaligus dapat menempatkan dirinya sebagai subvek dalam setiap perubahan dan

pergeseran, baik pada aspek kultural maupi aspek struktural.

Beragam teori, model dan strategi telel dicoba dan terus dikembangkan oleh para all melalui Indonesia di penelitian/pendidikan. Meskipun akhimes masih terdapat dua kutub tajam yan menyebabkan pola yang mereka lakuka mengalami kegagalan. Kutub pertan terdapat peneliti/praktisi pendidikan yang terlalu mengidolakan bangsa asing, baik secara teori, paradigma dan sistem pendidiku selalu mereka tawarkan dalam memacahkan berbagai persoalan di tanah Kutub kedua, yang selalu menarik diri d isolatif terhadap berbagai perkembangan ye sedang terjadi dan ikut mempengaran perkembangan dunia. berbagai peneliti/praktisi pendidikan yang masuk p katagori ini, biasanya selalu alergi menolak keras berbagai teori yang berasal d negara lain. Sementara mereka senantu

bermimpi dan menyakini segala persoalan yang melanda bangsa, terutama dalam mendidik anak-anak bangsa ini karena sudah terlalu jauh meninggalkan teori-teori pendidikan yang telah diwariskan oleh para leluhur.

Padahal haruslah disadari bahwa bila masing-masing pihak bersikukuh pada pendapat/paradigmanya masing-masing secara ekstream, dalam melihat berbagai ketimpangan terutama sekali dalam teori mendidik dan mencerdaskan tunas-tunas bangsa. Pastilah mereka semua sama-sama tidak bisa menjawab dan mengatasi permasalahan yang sebenaranya terjadi dan dialami oleh bangsa Indonesia. Dalam konteks ini, diperlukan kearifan untuk memadukan berbagai teori yang berkembang baik itu yang bersifat modern dan tradisional, demi kemajuan model pendidikan kita dan mengejar ketertinggalan bangsa ini di segala lini kehidupan dengan negara-negara lain, tekaligus tetap mampu menjaga

menjunjung tinggi budaya, adat istiadat di melahirkan generasi muda yang senantia memiliki kebanggaan sebagai bang Indonesia.

Oleh sebab itu, tidak ada salahnya melirik dan memperhatikan sistem pendidikan pesantren. Usaha untuk menjadikan pesantre sebagai paradigma ilmu pendidikan adalah pengetahuan konstruksi suatu memungkinkan kita memahami realitas il pendidikan sebagaimana pesantren/h memahaminya (Mudjib & Mudzakkir, 2001) 2). Pada taraf ini, paradigma pesantu adanya desain besar tenna menuntut epistemologi dan aksio ontologi. pendidikan, Sekaligus berusaha menjadi pendidikan pesantren dengan segala sisten nilai, metode pengajaran dan kebudayaan ye dimilikinya sebagai ruh yang menggerakkan sistem pendidikan melahirkan pribadi-pribadi unggul, berme dan beradab dengan terintegrasinya berba

potensi yang dimilikinya sehingga dapat menjadikan manusia sempurna.

Lebih-lebih ilmu pendidikan pesantren yang dibangun para kiai nusantara sudah terbukti bertahan hingga sekarang dan telah ikut berkontribusi secara positif bagi perkembangan dan selalu menjaga keutuhan negara Republik Indonesia. Apalagi pesantren mempunyai sebuah sistem pendidikan yang sering dianggap oleh para ahli sebagai indegenous dan sebagai model lembaga pendidikan hasil kreasi budaya Indonesia sendiri serta mempunyai keterkaitan yang sangat erat dalam proses pembentukan identitas budaya.

Bahkan pesantren dikatakan memiliki kontribusi bagi perwujudan karakter dan identitas kultural masyarakat Indonesia, disebabkan sistem pendidikan pesantren telah mengakomodasi dan transformasi sosiokultural terhadap pola kehidupan masyarakat setempat (Rahim, 2001: 150). Sekaligus terdapat corak Islam yang sangat penting di memberikan dasar ideologis dan kelembagai yang kondusif bagi pesantren, di man menurut Azyumardi Azra (1998: 87) da beberapa ahli ditipologisasikan sebagai "Islam Tradisional/tradisi" di mana syari'ah di tasawwuf menjadi unsur-unsur penting di dalamnya. Karena beberapa keungulan yang terdapat dalam pendidikan pesantren.

Oleh karena itulah Abdurrahman Wahi (mantan presiden ke 4 RI) pada tahun 70-a pernah mempopulerkan sistem pendidikan pesantren sebagai sub-kultur dari banga Indonesia. Malik Fadjar tidak memungka kenyataan ini, sebab pesantren dalam sejara pertumbuhan dan perkembangannya telamenjadi semacam local genius (Fadjar, 1991 126). Bahkan pesantren kalau dirunut da belakang sejak abad 16, telah menunjukkan eksistensinya sebagai lembaga yang benar benar unik, mandiri dan tegar dalam berbagai

tantangan, mulai persoalan kolonialisme hingga gerusan perubahan zaman.

Tentu saja menganggap pesantren sebagai sub-kultur, pesantren mempunyai karakteristik khusus yang membedakan dengan sistem-sistem pendidikan lainya. Terdapat kriteria minimal yang dapat disematkan kepada pesantren sebagai sub-kultur yaitu: (1) Eksistensi pesantren sebagai sebuah lembaga kehidupan yang menyimpang dari pola kehidupan umum di negeri ini; (2) Terdapat sejumlah penunjang yang menjadi tulang punggung kehidupan pesantren: Berlangsungnya proses pembentukan tata nilai yang tersendiri dalam pesantren, lengkap dengan simbol-simbolnya; (4) Adanya daya tarik keluar, sehingga memungkinkan masyarakat sekitar menganggap pesantren sebagai alternatif ideal bagi sikap hidup yang ada di masyarakat itu sendiri; dan (5) Berkembangnya suatu proses pengaruhmempengaruhi dengan masyarakat di luarnya

dan berkulminasi pada pembentukan nilai-nili baru yang universal dan dapat diterima kel belah pihak (Wahid, 2001; 2-3).

Paling tidak terdapat lima sinte pesantren, sehingga dengan sistem pendidil pesantren ini pernah dilirik oleh Dr. Sutom pada tahun 1935, ketika pesantren pemmenjadi perbincangan di kalangan intelegenti Indonesia berpendidikan Belanda. Meskipu menjadi salah seorang yang dikritik oleh Sul Takdir Alisjahbana dan berbeda pendapa denganya karena dianggap "pro-pesantren" Sutomo tetap menganjurkan asas-asas sistem pesantren dipergunakan sebagai pembangunan pendidikan nasional pada saal itu. Kelima sistem pesantren tersebut yann pertama, pendidik bisa melakukan tuntut dan pengawasan langsung. Kedua, adan keakraban hubungan antara santri dan kin sehingga yang terakhir bisa memberika pengetahuan yang hidup. Ketiga, pesantmi ternyata mampu mencetak orang-orang yang bisa memasuki semua lapangan pekerjaan yang bersifat merdeka. Keempat, cara hidup para kiai yang sederhana tetapi penuh kegembiraan, kesenangan dan dalam memberikan penerangan bagi bangsa kita yang miskin. Kelima, pesantren merupakan sistem pendidikan biava vang murah penyelenggaraannya untuk menyebarkan kecerdasan bangsa (Rahardjo, 1985; ix-x).

Selain itu, meskipun pesantren pada mulanya merupakan pusat penggemblengan nilai-nilai dan penyiaran agama Islam. Namun, dalam perkembangannya, lembaga ini semakin memperlebar wilayah garapannya yang tidak melulu mengakselerasikan mobilitas vertikal (dengan mengajarkan materi-materi keagamaan, seperti al-Qur'an Hadist dan kitab-kitab kuning. Tetapi juga mobilitas horizontal (kesadaran sosial). Pesantren kini tidak lagi berkutat pada kurikulum yang berbasis keagamaan (regional-based curriculum) dan cenderung melangit, tetapi juga kurikulum

yang menyentuh persoalan kekin masyarakat (society-based curriculum).

Watak tradisionalitas pesantren yang terus dirawat dan dijaga, di tengah perubahan perubahan yang senantasa terjadi menial jawaban kegelisahan beberapa orang yang justru mengapresiasi teori dan ilmu pendidik bangsa asing dan meragukan eksisten pesantren. Padahal sistem pendidiku pesantren sungguh mencirikan nilai-me lokalitas dan relefan dengan kenyataan budan dan nilai-nilai yang sedang berkembang tengah masyarakat atau lebih tepatnya bili dikatakan pesantren sesuai dengan alam pikiran pribumi. Bukankan pesantren sekamu ini tidak bisa lagi didakwa semata-man sebagai lembaga keagamaan murni, tetapi ju (seharusnya) menjadi lembaga sosial yan hidup yang terus merespons carut man persoalan masyarakat di sekitarnya?

#### B. Mengenal Dunia Pesantren

#### 1. Pengertian Pesantren

etimologis, Pesantren secara sebagaimana penjelasan Zamakhsari Dhofier asalnya pe-santri-an yang berarti tempat santri. Kata dasar dari pesantren dengan begitu berasal dari kata santri, yang berarti "terpelajar" (learned) atau "ulama" (scholar). Manfred Ziemek berpendapat bahwa kata pondok berasal dari funduq (arab) yang berarti ruang tidur atau ruang wisma pondok sederhana, karena memang merupakan tempat penampungan sederhana bagi para pelajar yang jauh dari tempat asalnya. Baik itu santri yang berasal dari tanah air sendiri maupun dari mancanegara.

Terkadang pesantren dianggap sebagai gabungan kata sant (manusia baik) dengan suku kata tra (suka menolong), sehingga kata pesantren dapat berarti "tempat manusia baik-baik". Sementara Geertz berpendapat bahwa pengertian pesantren

diturunkan dari Bahasa india shastri yaberarti ilmuan Hindu yang pandai menuli Maksudnya pesantren adalah tempat berang-orang yang pandai membaca demenulis. Geetz menganggap bahwa pesantedimodifikasi dari pura Hindu (Wahjoetoni 1997: 70). Senada dengan Geertz, Karel & Streenbrink (1994: 3), sistem pendidik pesantren ini mirip dengan tradisi Hindu (India), mengingat pendidikannya beranganan, kiai tidak digaji, tapi memperokapenghormatan yang besar, dan leta pesantren yang jauh dari kota.

Jika santri menunjuk kepada muril maka pesantren menunjuk kepada lembap pendidikan. Jadi pesantren adalah tempa belajar bagi para santri (Subhan, 2012: 75) Santri atau murid mempelajari ilmu agam kepada Kiai atau Syekh di pondok pesantre (Sumardi, 1977: 38). Beberapa han penelitian juga menyatakan, bahwa pesantre sering didefinisikan sebagai suatu tempa

pendidikan dan pengajaran yang menekankan pelajaran agama Islam dan didukung asrama sebagai tempat tinggal santri yang bersifat permanen (Qomar, 2002: 2). Meski, pesantren sering dihubungkan dengan sistem pendidikan Hindu denga sebutan "padepokan", tetapi pesantren memiliki perbedaan dengannya. Sebab di padepokan pada zaman Hindu yang belajar dan mengajar di dalamnya hanya kasta-kasta khusus, yakni Brahmana dan Ksatria. Sedangkan di pesantren hampir semua orang dapat belajar tapa ada batasan (Ditjen Bimbaga Islam, 1985: 1).

Oleh karena itu, pesantren kalau dirunut asal usulnya sebetulnya lebih condong dengan corak pendidikan sufi di Timur Tengah (Zulkifli, 2012: 1). Terdapat beberapa istilah yang sering digunakan untuk menunjukkan sistem pendidikan Islam ini. Pendidikan pesantren berasal dari istilah Kuttab yang merupakan lembaga pendidikan

Islam yang berkembang pada masa Bana Umayyah. Di Indonesia, kemudian istilal kuttab lebih dikenal dengan istilah pondo pesantren (Umiarso dan Zazin, 2011: 14) Masyarakat umum sering menyebut denga istilah pondok yang berasal dari bahasa Ara funduq. Sementara masyarakat Jawa dan Sunda sering menyebutnya dengan istilah pesantren atau pondok. Di Aceh dikenal dengan istilah dayah atau rangkang atau meunasah, sedangkan di Minangkaban disebut surau. Menurut Clifford Geens secara bahasa pesantren adalah a place for peripatetic Islamic student, or santu (Ma'arif, 2014; 11). Pesantren berarti tempu para santri, sebagai asrama dan tempar murid-murid belajar mengaji untuk mengembangkan berbagai disiplin keilmuan baik ilmu agama dan umum.

Sedangkan secara definitif Imam Zarksyi mengartikan pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam dengan sistem asrama atau pondok dimana Kiai sebagai figur sentralnya. Masjid sebagai pusat kegiatan yang menjiwai, dan pengajaran agama Islam di bawah bimbingan Kyai yang diikuti santri sebagai kegiatan utamanya (Umiarso dan Zazin, 2011: 14). Para santri biasanya tinggal di dalam pondok (asrama) dalam pesantren tersebut" (Prasodjo, 1975: 6).

Lembaga pesantren biasanya memberikan pendidikan dan pengajaran serta mengembangkan dan menyebarkan ilmu agama Islam (Azra, 2012: 26). Selain itu pendekatan pembelajaran yang digunakan dengan cara non klasikal dimana seorang Kyai mengajarkan ilmu agama Islam kepada santrinya berdasar kitab-kitab yang ditulis dalam bahasa Arab abad pertengahan. Para santri biasanya tinggal didalam pondok dalam pesantren tersebut" (asrama) ((Prasodjo, 1975; 6).

Pada era sekarang pesantren dapar didefinisikan sebagai sebuah lembaga pendidikan tempat orang berkumpul di dalamnya untuk mempelajari agama Islam dengan mendalami dan menguasai kitabi kitab klasik di bawah pengasuhan seorang kiai sekaligus dapat dijadikan sebagai tempu menyemaikan bakat-bakat terpendam pana santri dengan latarbelakang yang berbedi (baik sosial, ekonomi dan kultur) semi perbedaan-perbedaan orientasinya, disenta dorongan kuat untuk menjadi pribadi-pribadi shalih sekaligus ilmuwan vang intelektual sesuai disiplin ilmu digelutinya, baik yang bersifat ilmu agama maupun ilmu umum.

#### Landasan Sistem Pendidikan Pesantren

Sebagai lembaga pendidikan yang telah diakui keberadaannya oleh pemerintah dan masyarakat Indonesia, tentulah pendidikan dalam pesantren memiliki landasan yang dijadikan pijakan utama untuk keberlangsungan segala hal yang menyangkut pendidikan di dalamnya.

Bahkan setelah Indonesia merdeka, pesantren mendapat pengakuan dari BP-KNIP ketika mengusulkan rencana tentang "Pokok-pokok Pendidikan dan Pengajaran" pada tanggal 25 Desember 1945, yang isinya diantaranya adalah mengakui pesantren sebagai salah satu alat dan sumber pendidikan dan pencerdasan rakyat jelata, yang sudah berakar kuat dalam masyarakat Indonesia umumnya. BP-KNIP mengusulkan agar pesantren mendapat perhatian dan bantuan yang nyata berupa bantuan materiil tuntunan dan pemerintah (Dep. P & K, 1979; 94).

Lebih dari itu terdapat dasar ideal pendidikan pesantren, yaitu falsafah negara Pancasila, yakni sila pertama yang berbunyi: Ketuhanan Yang Maha Esa. Hal ini mengandung pengertian bahwa seluruh bangsa Indonesia percaya kepada Tuhan yang Maha Esa, atau tegasnya harus beragami Dasar konstitusional pendidikan pesantro adalah pasal 26 ayat 1 dan ayat 4 Undang Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional. Pada pasal disebutkan bahwa "Pendidikan nonformal diselenggarakan bagi warga masyaraka yang memerlukan layanan pendidikan yang berfungsi sebagai pengganti, penambah, dan atau pelengkap pendidikan formal dalam rangka mendukung pendidikan sepanjan hayat", Selanjutnya, pada Pasal 2 dinyataka "Satuan pendidikan formal terdiri atas lembaga kursus. lembaga pelatihan kelompok belajar, pusat kegiatan belajar masyarakat, dan majlis ta'lim, serta satupendidikan yang sejenis". Sedangkan daur teologis pesantren adalah ajaran Islam, yaki bahwa melaksanakan pendidikan agam-Tuhan da merupakan perintah dari

merupakan ibadah kepada-Nya (Muthohar, 2007; 14).

Bahkan dengan diundangkannya UU Sisdiknas No. 20 Tahun 2003, sebagaimana pernyataan Azyumardi Azra (2002: 95), maka lembaga pendidikan pesantren terutama pesantren yang menyelenggarakan pendidikan madrasah di dalamnya. Maka pendidikan madrasah ini sudah tidak bisa dibedakan dengan pendidikan umum/sekolah semacam SD, SMP, dan SMA. Karena madrasah di pesantren juga sama-sama membuka jurusan umum seperti IPA, IPS, Bahasa dan Ketrampilan. Karena madrasah di pesantren juga wajib mengikuti standar kurikulum nasional sebagaimana ketetapan UU.

### 3. Sejarah Pesantren

Secara historis pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam yang dikembangkan secara indigenous oleh masyarakat Indonesia. Karena sebenarny pesantren merupakan produk buday masyarakat Indonesia yang yang sada sepenuhnya akan pentingnya arti sebuah pendidikan bagi orang pribumi yang tumbul secara natural. Nurcholis Madjid mengatakan bahwa dari segi historis pesantren tidak hanya identik dengan makna keIslaman saja tetapi juga mengandung makna keashal Indonesia. Pesantren juga dianggap sebap satu-satunya sistem pendidikan di Indonesia yang menganut sistem tradisional darterdapat di pedesaan (Majid, 1997; 103).

Berdasarkan aspek sosio-historii pesantren sebagai lemba pondok keagamaan yang relatif tua berdiri dengal menyampaikan untuk tujuan mengembangkan ajaran-ajaran Islam semili dengan misi awalnya yaitu tafaqqohu fiddi Kemudian karena pondok pesantren tumbal tengah-teng berkembang di dan masyarakat yang plural, maka pondel

pesantren mendapat porsi dalam bidang sosial yaitu pada dimensi dakwah Islamiyah.

Melacak akar sejarahnya, pesantren pertama kali dirintis oleh Syaikh Maulana Malik Ibrahim pada 1399 M yang berfokus pada penyebaran agama Islam di Jawa. Selanjutnya tokoh yang berhasil mendirikan dan mengembangkan pesantren adalah Raden Rahmat (Sunan Ampel). Pesantren pertama didirikan di Kembangkuning, yang waktu itu hanya dihuni oleh tiga orang santri, yaitu Wiryo Suroyo, Abu Hurairah, dan kyai Bangkuning, Pesantren tersebut kemudian dipindahkan ke kawasan Ampel diseputar Delta Surabaya, karena ini pulalah Raden Rahmat akhirnya dikenal dengan sebutan Sunan Ampel. Selanjutnya putra dan santri dari Sunan Ampel mulai mendirikan beberapa pesantren baru, seperti pesantren Giri oleh Sunan Giri, pesantren demak oleh Raden Patah, dan pesantren tuban oleh Sunan Bonang (Soebahar, 2013: 34).

kesultanan. Pada zaman SISIO pendidikan pesantren umumnya dilakuka dilingkungan keraton. Pembiayam pengelolaan ditanggung oleh Sultin Demikian pula penempatan para tena pengajarnya, ditunjuk atas persetuju penguasa politik. Selain lembaga pendidikan Islam model pesantren teradapat model lain pada masa ini, vaitu sistem surau dan langayang biasanya dikelola oleh tokoh agama secara individu atas dukungan masyarala sekitar. Baik sistem pendidikan pesantre maupun surau dan langgar sama-samadiorientasikan pada misi dakwah (Jalaluddii) dalam Sirazi, 2005; vi).

Sementara pada masa kolonia terutama Belanda, sistem pendidikan mod pesantren dilibatkan dalam kancah politi dan dituduh sebagai "sarang pemberontak Oleh sebab itu, perkembangan pesanti mengalami berbagai kendala. Bahkan setela pemerintah Belanda membuat kebijak

diskriminatif terhadap pesantren, setelah dikeluarkannya Undang Sekolah Liar (Wilden Scholen Ordonantie), pada tahun 1925 dan 1950. Institusi yang memenuhi undang-undang ini, pasti memperoleh subsidi dan dianggap legal. Sedangkan yang tidak memenuhi ketentuan dimaksud dinilai sekolah liar harus dan dibubarkan (Jalaluddin, dalam Sirazi, 2005: vi-vii). Maka, pada saat dikeluarkan undang-undang ini, pesantren sungguh menghadapi ancaman yang sangat serius.

Menghadapi ancaman serius seperti itu, misi pesantren yang pada awalnya hanya sebagai tempat menimba ilmu agama mulai berkembang untuk perlawanan dan bela negara. Hal tersebut menimbulkan reaksi terhadap belanda. Bahkan, pada saat itu, Belanda membuat alibi dengan mengadakan perjanjian yang merugikan dunia pesantren di Indonesia. Namun pesantren pada saat itu masih tetap bertahan. Kemunduran pesantren

yang sebenarnya justru terjadi pada akhir akhir ini pasca kemerdekaan. Pesantru mengalami kemunduran karena musu pesantren saat ini bukanlah penjajah, namu pesatnya perkembangan zaman deglobalisasi. Pesantren dianggap tempumenimba ilmu yang jadul dengan santri yan kolot dan ketinggalan jaman.

Tetapi di zaman penjajahan pesantren meskipun menghadapi banyak rintangai tetapi masih tetap bertahan, bahkan telah iku andil dalam perjuangan melawan penjajah Dengan landasan membela negara termasul dari iman, dan rela mati syahid. Pahlawai dari kalangan pesantren pada saat melawai penjajah Belanda diantaranya: Imam Bonjol Pangeran Diponegoro, Pangeran Antasan Sultan Agung, Sultan Babullah, Sultan Hasanuddin, Teuku Umar, Cut Nyak Dien dan Cut Meutiah. Dan pada saat melawai Jepang diantaranya: KH Muchasan, KI

Zaenal Musthofa, H Madras, H Kartiwa, dan KH Husein (Wahjoetomo, 1997).

Terlepas dari itu semua, yang perlu adalah dicatat pesantren dari kemunculannya mempunyai fungsi khas dan unik, yaitu sebagai media Islamisasi yang memadukan tiga unsur, yaitu ibadah untuk menanamkan iman. tabligh untuk menyebarkan Islam, dan ilmu serta amal untuk mewujudkan kegiatan sehari-hari dalam kehidupan masyarakat (Soebahar, 2013: 34). Selain itu pesantren pada mulanya hanya mengonsentrasikan diri pada tiga fungsi utamanya, yaitu : 1) mengajarkan atau menyebarluaskan ajaran islam (Transfer Of Islamic Knowledg) kepada masyarakat luas. 2) mencetak para ulama (Reproduction Of Ulama). 3) menanamkan tradisi islam ke masyarakat (transmission islamic tradition) (Azra, 1999; 78).

Jadi konsentrasi dan tujuan pendidikan pesantren, dengan meminjam Major Themes of The Qur'an (1984: 86) pada awalnya hanya diorientasikan kepada kehidupan akhirat semata. Bahkan bia dilihat dalam rekaman sejarah, pada masa kolonialisme pesantren cenderung bersifat defensif, yaitu untuk menyelamatkan uma Islam dan pencemaran dan pengrusakan yang ditimbulkan oleh dampak gagasan Barat yang datang melalui berbagai disiplin ilmu terutama gagasan-gagasan yang mengancan standar-standar moralitas tradisional Islam.

Akan tetapi, selanjutnya seiring dan perkembangan dinamika dengan masyarakat, pesantren menghadapi sebual kenyataan dan harus mampu menyesuaikan diri dengan transformasi zaman dan bentul berbeda denma masyarakat vang konteks in Dalam lingkungannya. mengalani dituntut pesantren juga perkembangan peran dan fungsinya bukan sekedar tafaqquh fiddin saja, melainkan juga harus menjadi lembaga yang mempunyai sifat kemandirian serta bisa tumbuh dan berkembang bersama masyarakat sekitar dan merupakan sendi-sendi penyelesaian berbagai kesenjangan sosial (Umiarso dan Zazin, 2011: 9-11).

subtansisal. pesantren Secara merupakan institusi keagamaan yang tidak mungkin bisa dilepaskan dari masyarakat, khususnya masyarakat pedesaan. Lembaga ini tumbuh dan berkembang dari dan untuk masyarakat dengan memposisikan dirinya sebagai bagian masyarakat dalam pengertiannya yang transformatif. Dalam konteks ini, pendidikan pesantren pada dasarnya merupakan pendidikan yang sarat dengan transformasi sosial. Pesantren berikhtiar meletakkan visi dan kiprahnya dalam kerangka pengabdian sosial yang pada mulanya ditekankan kepada pembentukan kemudian moral keagamaan dan dikembangkan kepada rintisan-rintisan pengembangan yang lebih sistematis dan terpadu (A'la, 2006: 2).

Realitas transformasi peran dan fungul pesantren tersebut bisa juga dilihat dan perkembangannya yang tidak hanya menjadi lembaga pendidikan yang hanya mengajarkan pendidikan agama saja, akan tetapi jum memasukkan pendidikan umum terintegrasi dalam sistem pendidikan yang bersifat klasik. Hal ini dengan tujuan untuk menyiapkan para santri agar kelak saat telah terjun dalam dunia masyarkat bisa menjadi sarana untuk menjembatani masyarakat yang bersifat tradisional dan modern. Dan sepen yang telah penulis sebutkan di atas, santo yang nantinya telah keluar dari pesantren dar masuk ke dalam kehidupan sosial daput menjawab masalah-masalah yang merupakan konsekuensi dari perkembangan zaman (Daulay, 2009: 73).

Dalam konteks pesantren, usaha untuk menjawab tuntutan perubahan yang

terjadi di luar pesantren terkenal dengan usaha modernisasi. Istilah ini sebenarnya muncul dari dinamisasi yang ada dalam sistem pesantren itu sendiri. Dinamisasi pada asanya mencakup dua buah proses, yaitu penggalakan kembali nilai-nilai hidup yang telah ada, selain mencakup pula pergantian nilai-nilai lama itu dengan nilai-nilai baru yang dianggap lebih sempurna. Proses pergantian inilah yang disebut modernisasi. Sehingga dinamisasi pesantren merupakan suatu proses yang rumit dan memakan waktu lama karena tidak ada suatu konsep pun yang dapat disusun tanpa mengalami perubahanperubahan dalam pelaksanaannya kemudian. Disini dapat dipahami bahwa perubahan yang dialami dalam sistem pendidikan pesantren bukan berarti mengganti sistem tetapi masih tetap mempertahankan nilai-nilai lama yang masih relevan dikembangkan pesantren disamping melakukan perbaikan-perbaikan

ke arah yang lebih baik (Umiarso dan Zazin, 2011: 99).

Semua itu dilakukan oleh pesantren dengan satu pertimbangan bahwa perubahan dan pembaharuan pesantren terhadap apa yang seharusnya dilakukan dan fikirkan merupakan sesuatu yang seharusnya terjadi Perubahan itu sendiri akibat dari kesadaran internal pesantren dalam melihat perubahan yang sedang terjadi. Di samping adams tekanan -tekanan dan masalah yang terjadi harus bisa menjadikan pesantren dan semuorang yang ada di dalamnya apakah itu kin ustad dan santri untuk memahami kenyatas bahwa perlu adanya perubahan dalam pendidikan pesantren. Yang jelas, setin bentuk perubahan yang menuntut adanya inovasi pesantren ini selalu membenka dampak terhadap santri/masyarakat lum Oleh karena itu, perubahan yang in diciptakan seharusnya mendapat dukun penuh dari pihak-pihak yang mempelopa

perubahan dalam pendidikan dengan memberikan bukti-bukti bahwa dengan perubahan akan menimbulkan inovasi yang menjadikan pendidikan lebih baik kedepannya.

Dengan begitu modernisasi pesantren sebenarnya tidak lepas dengan modernisasi sistem pendidikan Islam, karena pesantren termasuk juga ke dalam salah satu lembaga pendidikan Islam. Dalam modernisasi sistem pendidikan Islam, terdapat sebuah landasan historis yang melatar belakanginya, yaitu metode berpikir filosofis. Metode ini memberikan kesempatan bagi setiap individu berfikir bebas sehingga untuk dapat menciptakan wacana intelektual dinamis. Dengan metode filsafat yang liberal ini, orang-orang Islam menjadi progresif dan akhirnya menguasai ilmu pengetahuan umum, seperti metafisiska, matematika, astronomi, bahkan musik, sastra, puisi, dan lain sebagainya (Yasmadi, 2002: 143).

Setelah banyak lahir para pemikir muslim seperti ini, banyak yang menawarkan sejumlah solusi untuk menyelesaikan masalah-masalah yang sedang dihadapi oleh pesantren secara khusus dan pendidikan Islam secara umum. Oleh karena itu kesadaran masyarakat pesantren dalam melakukan perubahan-perubahan, apakah dalam sistem pengajarannya? Dalam hal ini sistem pengajaran yang masih menggunakan sistem klasikal perlu diselaraskan sesual dengan perkembangan pendidikan saat ini Peningkatan kualitas guru juga menjadi hal vang perlu diperhatikan, sebab guru menjadi orang vang berperan penting di dalam pesantren. Dengan guru yang berkualitas dur profesional, maka akan menciptakan mund berkualitas pula.

Selain itu untuk membentuk lembaga pendidikan Islam yang baik dan bermuta perlu juga ada perubahan/peningkatan antan sarana dan prasarana yang digunakan dalam

pembelajaran. termasuk perubahan kurikulumnya. Relevan dengan ini, benarlah seperti dikemukakan oleh Azyumardi Azra yang menyebutkan empat bentuk respon pesantren terhadap modernisasi pendidikan Islam yaitu pertama, pembaharuan substansi atau isi pendidikan pesantren dengan memasukkan subjek-subjek umum dan vocational. Kedua, pembaruan metodelogi seperti sistem klasikal dan penjenjangan. Ketiga, pembaruan kelembagaan, seperti perubahan kepemimpinan pesantren dan diferivikasi lembaga kependidikan. Keempat. perubahan fungsi dari fungsi kependidikan untuk juga mencakup fugsi sosial ekonomi (Azra, 2002: 105). Di antara bentuk perubahan perubahan yang terjadi dalam sistem pendidikan di pesantren adalah penyelenggaraan pendidikan umum. madrasah reguler, madrasah Diniyah di samping pesantren Salafiyah secara

bersamaan, dan pelaksanaan pesantren kilat secara temporer.

#### 4. Tipologi Pesantren

Terdapat berbagai hasil penelitian yang mengklasifikasi tipologi pesantren, diantaranya adalah Rahardja (1982-208) yang menjelaskan bahwa sejak awal pertumbuhannya pesantren memiliki bentuk yang beragam sehingga tidak ada standarisani khusus yang berlaku bagi pesantren. Namun dalam perkembangannya, tampak adanya pola umum sehingga pesantren dapat dikelompokkan dalam dua tipe, yaitu modern dan salaf (Sulaiman, 2010: 4).

Pesantren modern dalam bahasa Arab disebut dengan khalafiyah, biasanya memiliki ciri utamanya adalah; 1) Gaya kepemimpinan pesantren cenderung korporatif; 2) Program pendidikannya berorientasi pada pendidikan keagamaan dan pendidikan umum; 3) Materi pendidikan

agama bersumber dari kitab-kitab klasik dan nonklasik; 4) Pelaksanaan pendidikan lebih menggunakan metode-metode banyak pembelajaran modern dan inovatif; 5) Hubungan antara kiai dan santri cenderung bersifat personal dan koligial; 6) Kehidupan santri bersifat individualistic dan kompetetif, Sebagai contoh yang masuk katagori modern ini adalah pondok modern Darusslam Gontor. Sejak sejak awal berdirinya Gontot telah menegaskan bahwa dirinya adalah pondok modern yang menggunakan system klasikal, selain materi-materi pelajaran yang bersifat vokasional, seperto kesenian, keterampilan, olah raga beladiri, dan pramuka. Karena mayoritas di jawa timur menggunakan metode klasik sehingga pesantren gontor dikenal dengan pesantren modern (Burhanuddin, 2006:72). Dan tidak kalah pentingnya dari kelebihan pondok ini adalah dalam kehidupan sehari-hari para santri dibiasan harus menggunakan dua bahasa

untuk berkomunikasi antar sesama (bahsa Arab dan Inggris).

Sedangkan pesantren tradisional dalam bahasa arab disebut dengan salafiyyah yaitu pesantren yang masih terikat kuat oleh tradisi-tradisi lama. Beberapa karakteristik dari pesantren ini adalah:

- a.Sistem pengolaan pendidikan cenderung berada ditangan kiai sebagai pemimpin sentral, sekaligus pemilik pesantren
- b.Hanya mengajarkan pengetahuan agama (islam)
- c.Materi pendidikan bersumber dari kitab kitab berbahasa Arab klasik atau sering dikenal dengan kitab kuning/kitab gundul (kitab berwarna kuning dan tidal berharakat)
- d.Menggunakan sitem tradisional yaitu metode sorogan dan weton atau bandongan.
- e.Hubungan antara kiai, santri dan ustadi bersifat hirarkis

 Kehidupan santri cenderung bersifat komunal dan egfaliter.

Istilah "salaf" atau "salafiyah" di gunakan oleh kalangan pesantren untuk menyebut "pesantren salafiyah" mengacu pada pengertian pengertian "pesantren salafiyah" yang memandang dunia dan praktek islam sebagai warisan sejarah, khususnya dalam bidang syariah dan tasawuf. Dalam pengertiam yang lebih umum, kaum salafi adalah mereka yang memgang paham "islam yang murni" pada masa awal sebelum dipengaruhi bid'ah dah khurafat. Karena itu kaum salafi di Indonesia sering menjadikan pesantren dan dunia islam tradisional lainnya sebagai sasaran kritik keras mereka, setidaknya karena keterkaitan lingkungan pesantren atau kiai dengan tasawuf atau terekat (ajaran) (Azra dalam Madjid, 1997; xxiv).

Saat ini pesantren dari sin kelembagaan telah mengalami perkembangan dari yang sederhana sampai yang palin maju. Sebagai mana yang dikemukakan Soedjoko prasojo menyebutkan ada lima macam pola pesantren, yaitu:

- a. Pola pesantren yang terdiri hanya dan masjid dan rumah kiai.
- b. Pola pesantren terdiri atas masjid, rumali kyai dan pondok
- e. Pola pesantren yang terdiri dari masjal rumah kyai, pondok dan madrasah.
- d. Pola pesantren yang terdiri atas masjal rumah kyai, pondok, madrasah dan rumak ktrampilan.
- e Pola pesantren yang terdiri dari masjid rumah kyai, pondok, madrasah, gedun pertemuan dan sekolah umum.

Sementara menurut tingka keaberagaman pranata sesuai denga spektrum komponen suatu pesantren dapat diklasifikasikan menjadi 5 antara lain:

- a) Pondok pesantren salaf/klasik
   Yaitu pondok pesantren yang di dalamnya terdapat sistem pendidikan salaf (weton dan sorogan), dan sistem klasikal (madrasah) salaf.
- b) Pondok pesantren semi berkembang Yaitu pondok pesantren yang di dalamnya terdapat sistem pendidikan salaf (weton dan sorogan) dan dan sistem klasikal (madrasah) swasta dengan kurikulum 90 persen agama dan 10 persen umum.
- e) Pondok pesantren berkembang Yaitu pondok pesantren seperti semi berkembang, hanya saja sudah lebih bervariasi dalam bidang kurikulumnya, yakni 70 persen agama dan 30 persen umum. Di samping itu juga diselenggarakan madrasah SKB Tiga Menteri dengan penambahan diniyyah.
- d) Pondok pesantren khalaf/modern

Yaitu pondok pesantren seperti bentuk pondok pesantren berkembnag, hanya saja sudah leih lengkap lembaga pendidika yang ada di dalamnya, antara lain diselenggarakannya sistem sekolah umum dengan penambahan diniyah (praktal membaca kitab salaf), perguruan tinga (umum maupun agama), bentuk kopera dan dilengkapi dengan takhasus (bahasa Arab dan Inggris).

## e) Pondok pesantren ideal

Yaitu sebagai bentuk pondok pesantini moder hanya saja lembaga pendidika yang ada lebih lengkap, terutama bidan keterampilan yang meliputi pertanian teknik, perikanan, perbanka, dan bena benar memperhatiakn kualitasnya denga tidak menggeser ciri khusu kepesantrenannya yang masih releva dengan kebutuha masyarakat/perkembangan zama Dengan adanya bentuktersebut diharapi alumni pondok pesantren benar-benar khalifah fil ardhi (Nasir, 2010: 87-88).

Menurut penjelasan Mukti Ali (2000: 19), pondok pesantren yang ideal adalah pondok pesantren yang mampu mengantisipasi adanya pendapat yang mengatakan bahwa alumni pondok pesantren tidak berkualitas. Oleh karena itu yang menjadi sasaran utama yang diperbaharui adalah mental, yakni mental manusia yang dibangun yakni diganti dengan mental yang membangun.

Berbagai pola dan jenis pesantren di atas sampai saat ini masih bisa dijumpai di berbagai pelosok tanah air dengan berbagai dinamika perkembangannya serta masingmasing pesantren memperoleh tantangan baru ketika harus bersentuhan dengan isu-isu kontemporer. Namun harus diakui, semua jenis pesantren sebenarnya mempunyai kelebihan dan kekurangannya masingmasing. Keunikan dan karakteristik pesantren sebenarnya tergantung orientasi dari masing masing pesantren itu sendiri dan bagaiman para kiai bisa membangun da mengembangkan pesantren.

Adalah tidak adil membandingkan sebuah pesantren satu dengan lainnya Karena setiap pesantren di samping visi dan misi yang berbeda, tentu saja mempunya keanekaragaman "modal", infrastruktur dan sosio-kultural yang berbeda dan semua aspet inilah sebenarnya yang bisa menentuka cetak biru serta mewarnai perjalanan pada pesantren dengan berbagai model dan sistemnya tersebut.

#### 5. Eksistensi Pesantren

Keberadaan pesantren di nusantan mengalami pasang surut, dari sekeda pengakuan masyarakat sebatas sebad lembaga pendidikan tradisional yang mengajarkan ilmu-ilmu agama, dari ang sejarah berdirinya. Selain sebagai entitas tersendiri yang memiliki tradisi dan kultur akademik yang berbeda dengan karakteristik pendidikan pada umumnya. Di antara ciri substantifnya adalah, bahwa pendidikan Islam dibangun atas dasar kesadaran dan keyakinan umat Islam untuk menjadi pribadi muslim yang taat ('abdullah wa khalifah fi al-ard).

Hingga keberadaan pesantren yang telah terbukti melahirkan banyak ilmuwan dan agawaman bahkan para pahlawan yang dengan gagah berani merebut kemerdekaan Republik Indonesia, dari tangan penjajah. Meskipun kontribusi besar pesantren bagi negara ini, belum memperoleh apresiasi yang menggembirakan pada masa orde baru. Sebab, pada masa itu pesantren selalu dianggap sebagai lembaga "terbelakang" dan selalu memperoleh perlakuan diskriminatis, bila dibanding dengan lembaga pendidikan umum.

Akan tetapi harus diakui, keberadani di era reformasi sedili pesantren menemukan angin segar dan dipandang sejajar dengan lembaga pendidikan umum Indonesia, Hal ini bisa dilihat dalam Ull Sisdiknas, eksistensi pesantren menemukun babak baru dalam sistem pendidik pengerti dengan keagamaan Islam pendidiku sebagai pesantren berbasis tafaqquh fiddin, sebagai pun pendidikan umat Islam, dan penempalan pesantren sebagai pranata sosial dalam sistem pendidikan nasional. Pemahaman terhada visi baru pesantren yang dikemas dalam Uli Sisdiknas 2003 sangat penting bagi semul pihak, baik kalangan pesantren, maupu Kemenag sebagai modal dasar har pembangunan keagamaan di masa reforma (Musa, 2003: 21).

Sesungguhnya pada perlintana pesantren salafiyah telah menorehka citranya, namun kemampuan dala mempertahankan eksistensinya dalam di tengah-tengah gelombang modernisasi dan globalisasi saat ini masih menimbulkan tanggapan yang beragam berkembang dan masih berlangsung hingga kini (Sulaiman, 2010: 12-15). Bahkan tak jarang mengundang perdebatan dan polemik di kalangan pakar ilmu-ilmu sosial.

Sebagian diantaranya bersikap pesimistis, dan sebagian yang bersikap optimistis. Yang bersikap pesimis berpendapat bahwa pesantren merupakan lembaga pendidikan yang tradisional yang eksklusif, sehingga peserta didik akan sulit berkembang di tengah proses modernisasi. Karena dengan alasan bahwa pola pendidikan yang berlangsung selama ini terlalu lambat untuk mencetak santri dengan lulusan yang diharapkan masyarakat (Ali, 2000: 17).

Sedangkan kalangan yang bersikap optimis berpandangan sebaliknya, bahwa pesantren sebagai lembaga pendidikan dan pemberdayaan masyarakat sampai kapanpun akan tetap eksis, selagi pesantren mampu memadukan pengajaran agama dan pengetahuan umum. Sebab pesantren yang mampu melakukan integrasi antara ilmu agama dan sekuler dinilai memiliki kemampuan adaptasi sosial yang tinggi.

Selain itu, pesantren merupakan salah satu lembaga sosial independen alternatif untuk sebuah perubahan. Lantare memilia seorang kiai kepemimpinan independensi yang khas di bidang etia ekonomi dan moral. Sekaligus, sebagaimana pengakuan H. M. Arifin (1983: 240) pesantren bisa tumbuh serta diakui olo masyarakat sekitar dan sepenuhnya beralli dibawah kedaulatan dari leadership seorang atau beberapa Kyai dengan ciri-ciri khai yang bersifat kharismatik secara independent

Bukankah pendidikan pesantuselama ini dikenal sebagai pendidikan berbasis masyarakat? Maksudnya berdirian pesantren berasal dari aspirasi masyarakat, diselenggarakan sendiri oleh masyarakat dan untuk memenuhi kepentingan masyarakat itu sendiri. Sebagai pendidikan berbasis masyarakat pesantren menjadi sangat tergantung pada inisiatif dan kharisma para kyai yang mensponsorinya. Maka sangat wajar jika jenis dan model pesantren menjadi sangat beragam dan identik dengan visi dan misi pribadi kyai pengasuhnya. (Madjid, 1997; 6).

Kemampuan pesantren dalam mengembangkan diri dan mengembangkan masyarakat sekitarnya ini dikarenakan adanya potensi yang dimiliki oleh pondok pesantren, pontensi tersebut diantaranya adalah, (1) pesantren hidup selama 24 jam, dengan pola 24 jam tersebut baik pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan keagamaan, sosial kemasyarakatan, atau sebagai lembaga pengembangan potensi umat dapat diterapkan secara tuntas, optimal, dan

masyarakat, pesantren yang tumbuh dan berkembang umumnya di daerah pedesam karena tuntutan masyarakat yang menghendaki berdirinya pesantren. Dengan demikian pesantren dan keterkaitannya dengan masyarakat merupakan hal yang ama penting bagi satu sama lain. Kecenderungan masyarakat menyekolahkan anaknya berantren memang didasari oleh kepercayan mereka terhadap pembina yang dilakukan oleh pesantren yang lebih mengutamakan pendidikan agama (Fuad, 2010).

Dalam membangun karakter bangsa pesantren merupakan penjaga moral yang sudah teruji. Lembaga ini telah mendida kader-kader bangsa yang diramu secan militan untuk menjaga moralitas berdasarka pemahaman keagamaan yang kuat. Di samping itu dunia pesantren jun memperkenalkan berbagai macam karaki manusia yang menjadi cermin da

masyarakat. Santri datang dari berbagai latar belakang ekonomi, pendidikan, dan budaya dididik secara bersama-sama tanpa membeda-bedakan antara satu dengan yang lainnya. Pada titik ini sebenarnya pesantren telah mengajarkan persamaan hak dan kewajiban santri (baca: warga negara) sekaligus mengajarkan berbagai kemasyarakatan yang majemuk seperti toleransi, tolong menolong, dan menghargai sesama anak bangsa. Tidak heran jika pesantren dapat melahirkan tokoh-tokoh penting yang di kemudian hari mampu berperan besar dalam membangun bangsa.

Kajian keagamaan pesantren ini juga mengalami pembaruan yang sangat pesat. Jika era 1990-an dan sebelumnya pesantren hanya mengkaji teks-teks klasik yang bersifat normatif dan fiqih centris, saat ini pesantren telah melakukan kontekstualisasi ajaran agama yang lebih bersifat sosiologis, tanpa meninggalkan teks-teks klasik. Ajaran agama tidak hanya dipahami sebagai paham kebenaran ortodoksi tetapi digeser menjadi pemaknaan sosial. Tidak heran jika banyal pesantren yang sudah mulai mengajarkan pendidikan umum seperti penguasaan bahasa Inggris, ilmu pengetahuan alam, teknologi dan seterusnya tanpa meninggalkan khasanah keagamaan klasik. Jika hal ini dipertahankan dan terus dikembangkan, maka pesantra telah memberikan sumbangan yang bessel dalam demokratisasi bangsa bagi membangun karakter bangsa (Hefner, 2011) 33).

Selain itu, dengan pengaruhnya yakuat di lingkungan masyarakat di pemerintah, pesantren dapat memanfaati kontekstualisasi ajaran-ajarannya sekali melakukan kontrol bagi penyelenggan pemerintahan yang dipandang menyeleum. Sehingga banyak pihak yang mendapat manfaat dari dunia pesantren. Menula pengelola pesantren adalah masyarakat, mengelola pesantren adalah mengelola pesantren adalah masyarakat, mengelola pesantren adalah mengelola pesantren a

pesantren sudah sepatutnya mengetahui secara detail masalah-masalah yang terjadi di masyarakat. Sehingga pesantren dapat berperan menjembatani kepentingan masyarakat dengan pemerintah. Pada titik inilah diharapkan ada titik temu yang positif, termasuk dalam upaya meningkatkan kesejahteraan masyarakat (empowering people). Sehingga sumbangan pesantren dalam pembangunan demokratisasi bangsa dapat dilakukan secara riil tanpa harus terlibat dalam politik praktis.

# Karakteristik dan Unsur-unsur dalam pesantren

Setiap pesantren di Indonesia selalu berproses dan bertumbuh kembang dengan cara yang berbeda-beda diberbagai tempat, baik dalam bentuk maupun kegiatan kurikulernya. Namun, diantara perbedaanperbedaan tersebut masih bisa diidentifikasi adanya pola yang sama dan membentuk karakteristik khusus dari pesantren.

Sistem pendidikan pesantren didasari, digerakkan, dan diarahkan oleh nilai-nilai kehidupan yang bersumber pada ajaran dasar Islam, Ajaran Islam ini, menyatu dengan struktur konstekstual atau realitas sosial yang digumuli dalam hidup keseharian. Hal inilah yang mendasari konsep pembangunan dan peran kelembagaan pesantren. Pesantren memenuhi kriteria yang disebut dalam konsep pembangunan, yaitu pembangunan kemandirian, mentalitas. kelestarian kelembagaan, dan etika. Pesantren sepent sebuah ruang bebas pendidikan yang mempunyai karakter nilai, yaitu keagamaan, sedangkan batasan norma yang dimiliki yaitu norma masyarakat, sepenberciri mandiri, yaitu tanpa uluran tanga lembaga luar (Malik (Ed), 2005: 25).

Karakteristik khusus pondok pesantni adalah tempat atau wadah yang sengai

dibuat untuk dijadikan tempat belajar (learning society), internalisasi moralitas, dan sekaligus mempraktik ilmu dan nilai-nii... yang baik bagi masyarakat. Disinilah peran besarnya, dimana inti dari pembelajaran pesantren adalah dari yang semula tidak bisa menjadi bisa, dan orang yang berilmu akan mencapai tingkat tertinggi manakala ia memiliki akhlaq yang baik. Ada pepatah mengatakan, jadilah padi semakin berisi semakin merunduk. Pepatah seperti ini yang diajarkan pesantren kepada senantasa masyarakat luas, dengan harapan mempunyai karakter baik yaitu untuk tidak berperilaku sombong. Dan menuntut mereka untuk selalu mengisi diri dengan ilmu pengetahuan. Dan perintah ini juga ada dalam kitab ta'limul muta'alim yang diajarkan dibarbagai pondok pesantren.

Sistem pendidikan pesantren ketika dinilai melalui parameter modernisasi selalu dipandang negatif karena terlalu mempertahankan tradisi dan kurang tanggal terhadap perubahan dan perkembang zaman. Tetapi belakangan ini secara jujur ali aspek tertentu yang diakui sebagai kelebiha pesantren. Pesantren dengan manajem kulturalnya mampu memikat beberapa kalangan untuk mengadopsi sistem terseba Sistem pendidikan Pesantren adalah sistem pendidikan yang tumbuh dan berkemban dan lahir dari kultur Indonesia yang bersila indigenous.

Adapun ciri-ciri khusus pondat pesantren adalah isi kurikulum yang dibuat terfokus pada ilmu-ilmu agama, misalnya ilmu sintaksis Arab, morfologi arab, hukum Islam, tafsir Hadis, tafsir Al-Qur'an dan lain (Mujib, 2006: 235). Biasanya kurikulum pesantren kebanyakan hanya tertuju pada persoalan agama dan akhlak berdasarkan Al-Qur'an, Al-Sunnah, dan peninggalan orang terdahulu yang salih. Sebuah bentah kurikulum yang oleh Omar Mohammd Al-

Toumy Al-Syaibany (1999:492) dianggap sebagai bentuk penyempitan kurikulum di dalam pendidikan Islam. Meskipun belakangan ini, banyak juga beberapa pesantren yang memberikan ilmu akal, falsafah, sains, dan teknologi. Sebagai bentuk dinamisasi pesantren terhadap perkembangan jaman dan menuju kebangkitan ilmiah serta mengembalikan zaman kejayaan Islam yang dicirikan dengan kegemilangan di bidang pemikiran dan tamaddun yang agung.

Sementara persamaan dan karakteristik lembaga pendidikan pesantren sebenarnya dapat dibedakan dalam dua segi, yaitu segi fisik dan segi nonfisik/kultural. Dari segi fisik pesantren merupakan sebuah kompleks pendidikan yang terdiri dari susunan bangunan yang dilengkapi dengan sarana prasarana pendukung penyelenggaraan pendidikan (Djamas, 2009; 22).

Secara kultural, pesantren mencakup pengertian yang lebih luas mulai dari sistem dalam pola kehidupan komunitas santu seperti kepatuhan kepada kyai sebagai tokol sentral, sikap ikhlas dan tawadhu', sentradisi keagamaan yang diwariskan secun turun-menurun. Tradisi kultural yang diwariskan di lingkungan pesantren ini telah memberikan warna tersendiri terhada kehidupan masyarakat di Indonesia, dan bahkan mempengaruhi tataran suprastruka kehidupan sosial-politik nasional (Djama 2006: 29).

Haedari dan Abdullah Hamid (2006) 14-15) mempertegas sistem pendidikan yang terdapat di pesantren sebagai berikut:

- Adanya hubungan yang akrab antara ker

  dan santri
- Tradisi ketundukan dan kepatului seorang santri terhadap sang kiai
- c. Pola hidup sederhana
- d. Kemandirian atau independensi

- Berkembangnya iklim dan tradisi tolong menolong dan suasana persaudaraan
- f. Disiplin yang ketat
- Berani menderita untuk mencapai tujuan
- Kehidupan dengan tingkat religius tinggi (Haedari, 2004: 14-15).

Relevan dengan hal tersebut, Abdul Mujib (2010: 235) menjelaskan karaktersitik pesantren sebagai berikut:

- Memakai sistem tradisional, yang memiliki kebebasan penuh dibandingkan dengan sekolah modern, sehingga terjadi hubungan dua arah antara kia dan santri.
- Kehidupan di pesantren menampakkan semangat demokrasi, karena mereka praktis bekerjasama menagatasi problem non kurikuler mereka sendiri.
- c. Para santri tidak mengidap penyakit simbolis, yaitu perolehan gelar dan ijazah, sedangkan santri dengan ketulusan hatinya masuk pesantren tanpa adanya ijazah tersebut, hal itu karena

- tujuan utama merka hanya ingin menusi keridhaan Allah SWT semata
- d. Sistem pondok pesantren mengutamak kesederhanaan, idealism, persaudara persamaan, rasa percaya diri, da keberanian hidup.
- e. Alumni pondok pesantren tak ingenerintak menduduki jabatan pemerintak sehingga mereka hampir tidak da dikuasai oleh pemerintah.

Sementara Zamakhsayari Dhobo mengemukakan tiga ciri yang pada umum dimiliki pesantren. Pertama, penantenanamkan nilai-nilai keagamaan sama, yaitu ketakwaan sebagai nilai umu Kedua, kiyai adalah orang yang umu tergolong mampu secara ekonomi lingkungan komunitasnya, sehingga heran jika ia dapat membiayai kehul hidupnya sendiri dan kebutuhan pentanpa harus tergantung dengan pihal

Ketiga, kharisma yang dimiliki kiyai memungkinkan memperoleh akses informasi yang luas, termasuk akses pada sumbersumber keuangan untuk pembiayaan berbagai kebutuhan dalam pengelolaan pesantren (Sulaiman, 2010: 6).

Selain memperhatikan karakteristik pesantren baik yang berbentuk fisik maupun non-fisik tersebut, perlu juga melihat elemenelemen pesantren yang semuanya ini sangat diperlukan pesantren untuk menunjang keberlangsungan kehidupan di pesantren. Semua unsur tersebut saling terkait antara satu dengan yang lainnya membentuk suatu sistem yang disebut sebagai lembaga pendidikan Islam yaitu Pesantren. Dengan hegitu, sistem pondok pesantren merupakan seperangkat alat yang secara teratur saling berkaitan antara elemen pesantren (kyai, asrama, masjid, santri, dan pengajian kitab) dalam melaksanakan pendidikan yang saling bekerjasama (cooperatif) membangun

common working yang baik demi kemajum lembaga (Umiarso dan Zazin, 2011: 40).

Kelima unsur pesantren tersebut kalan dijelaskan lebih lanjut adalah sebagai berika

#### a. Kiai

рорын Sebutan kiai sangat dikalangan pesantren dan masyarakat Indonesia. Meskipun istilah ini sebenamu mempunyai arti yang beragam, kata kiai biai berarti: 1) sebutan bagi alim ulama (centra pandai dalam agama Islam), 2) sebutan limi guru ilmu gaib (dukun dan sebagainya). kepala distrik (di Kalimantan selatan), sebutan yang mengawali nama benda yan dianggap bertuah (senjata, gamelan, sebagainya), 5) sebutan samaran harimau (jika melewati hutan). Paling tidal Zamakha penjelasan sebagaimana Dhofier (1985: 55), terdapat tiga makna la vaitu: 1) Sebagai sebuah kehormatan barang atau hewan yang dianggap kemini

 Gelar kehormatan bagi orang tua pada umumnya; dan 3) Gelar yang diberikan oleh masyarakat kepada seorang yang ahli agama atau menjadi pengasuh di sebuah pesantren.

Untuk pengertian kiai yang terakhir itulah yang merupakan salah satu elemen di pesantren. Sebuah sebutan mengindikasikan seseorang yang menguasai ajaran-ajaran Islam serta mampu memberikan pengarus besar terhadap suatu masyarakat (Khozin, 2001: 88). Pengertian seperti ini, telah berlaku sejak dahulu kala hingga saat ini. Meskipun harus diakui pada era sekarang, telah terjadi perkembangan definisi kiai di masyarakat yang tidak terbatas bagi seseorang yang memimpin pesantren. Akan tetapi seseorang memiliki keunggulan dalam menguasai ajaran-ajaran agama Islam dan amalan-amalan ibadah sehingga memiliki pengaruh besar di masyarakat meskipun tidak memiliki pesantren sering juga disebut kiai, seperti kiai Ali Yafie, kiai Abdul Muchith

Muzadi, kiai Yasin Yusuf, kiai Zainudo MZ dan kiai-kiai lain.

Dalam realitasnya kiai di mata orekebanyakan dianggap memiliki keududul yang sangat istimewa dan menjadi salah 🕮 elit strategis di masyarakat. Di dalam masyarakat, sebagaimana penelitian Millell Farid seorang kiai merupakan salah satu mempunyai kedudukan yang terhormat dan berpengaruh besar terhada perkembangan masyarakat (Farid, 2001) 239). Kiai selalu dianggap sebagai soul yang mempunyai pengetahuan luas dan form (mendalami) di bidang agama, Kepakaran seorang kiai di bidang ilmu-ilmu tertesungguh merupakan unsur yang palisi esensial dan menentukan dalam kehidu pesantren. Sebab besar kecilnya pesantren justifikasi masyarakat dan dal memasukkan putra-putrinya di pesantini dalam menjadikan kiblat kehidupan mereka adalah dengan melilik

siapa sosok kiainya dengan ekspektasi keilmuan yang dimilikinnya.

Kehadiran kiai sebagai unsur utama pesantren tidak hanya mengandung makna ahli agama, tetapi juga memiliki muatan antropologis. Di masa penjajahan belanda waktu itu, bahwa posisi kiai memiliki aspek politis, karena pesantren dianggap sebagai pusat perjuangan kemerdekaan yang oleh belanda dianggap sebagai pemberontakan. Para kiai tersebut secara antropologis adalah mereka yang ahli agama, tinggal di tempat para santrinya, jauh dari kepentingan dan pendekatan politik, menjadi teladan, kesederhanaan dan kesalehan hidup. Kiai adalah tempat bertanya bagi masyarakat bukan santri, untuk meminta nasihat sejak dari memberi nama anak yang baru lahir sampai pada pembagian waris serta berbagi probema sosial lainnya (Dhofier, 1982: 567.

Sebagai salah satu unsur dominan dalam kehidupan sebuah pesantren, kyai

perkembangan mengatur irama kelangsungan kehidupan suatu pesantul dengan keahlian. kedalaman kharismatik serta keterampilannya (Yasmala 2002: 63). Gelar kiai yang diberikan old masyarakat tidak tergantung pada pendidikan dan jabatan-jabatan akademii formal Melainkan biasanya tergantung kedalaman pengetahuan yang dimilikinya memiliki kekuatan spritual, berasal dan keturunan kiai (baik spritual maupu biologis) dan mempunyai keagungan akhlal

Kiai di dalam pesantren adala sebagai penggerak dalam mengemban da mengembangkan pesantren. Selain sebagai cendekiawan agama, kyai juga memiliki ta fungsi, yaitu: pertama, sebagai agen budaya Kyai menyaring budaya yang merabah sekitar masyarakat. Kedua, kiai sebagai mediator, yaitu sebagai penghubung antar berbagai segmen masyarakat dan masyaraka lainnya. Ketiga, sebagai makelar budaya da

mediator, kyai menjadi penyaring budaya sekaligus penghubung kepentingan masyarakat (Qomar, 2007: 64).

Kiai bukan hanya sebagai pemimpin pondok pesantren tetapi juga pemilik pondok pesantren. Dengan demikian kemajuan dan kemunduran pondok pesantren benar-benar terletak pada kemampuan kiai dalam mengatur pelaksanaan pendidikan di dalam pesantren. Hal ini disebabkan karena besarnya pengaruh seorang kiai tidak hanya terbatas dalam pesantren melainkan juga terhadap lingkungan masyarakatnya (Ghazali, 2002: 21-22). Dengan begitu Kiai adalah tokoh sentral dalam suatu pondok pesantren, maju mundurnya pondok pesantren ditentukan oleh wibawa dan kharisma sang kiai. Karena itu tidak jarang terjadi, apabila sang kiai salah satu pondok pesantren wafat, maka pamor pondok pesantren tersebut merosot karena kyai yang

menggantikannya tidak sepopuler kyai yan telah wafat (Lubis, 2007: 169-170).

Gelar kiai sebagaimana pernyaisa Martin Van Bruinessen (1994; 21) tidak usahakan melalui jalur formal, melainka datang dari masyarakat yang secara kalamemberinya tanpa intervensi pengaruh planar oleh karena itu kiai menjadi patron kanan menyangkut kepribadian utama. Sebagaimanan yang kalamenyangkut kepribadian utama. Sebagaimanan yang kalamenyangkut kepribadian utama. Sebagaimanan yang kalamenyangkut kepribadian utama.

Dalam dunia saat ini terdapa beberapa indikator pergeseran nilai dialami pesantren, sekarang banyak berpendapat bahwa kiai bukan satu-san sumber belajar. Dengan beraneka ragan sumber belajar baru maka semakin tila dinamika komunikasi antar pendidikan pesantren dengan sistem lain. Namun kondisi objektif ini tidak ber menggeser kedudukan kiai sebagai tah kunci yang menentukan corak pesantren. Saat ini santri banyak yang merasa membutuhkan ijazah dan penguasaan bidang keahlian dan keterampilan yang jelas agar dapat mengantarkan memasuki lapangan dunia baru (Wahid, 1999: 135).

## b. Asrama (pondok)

Arab al-Funduq yang berarti: hotel, penginapan. Istilah pondok diartikan juga dengan asrama. Dengan demikian, pondok mengandung makna sebagai tempat tinggal. Sebuah pesantren harus memiliki asrama yang dapat dijadikan sebagai tempat tinggal santri dan kyai. Di tempat tersebut selalu terjadi komunikasi antara santri dan kyai.

Menurut Dhofir (1985), sekurangkurangnya terdapat tiga alasan mengapa pesantren harus menyediakan asrama bagi para santri. *Pertama*, kemasyhuran seorang kyai dan kedalaman pengetahuannya tentang agama Islam telah menarik minat para samu dari jauh. Untuk dapat mengetahui ilimi tersebut secara mendalam dan keseluruli dalam waktu yang lama, maka para same harus meninggalkan daerahnya dan menela di pesantren tersebut. Kedua, hampir seman pesantren berada di desa-desa, dimana tida tersedia perumahan yang memadai uma menampung para santri, sehingga keberadan suatu asrama sangat dibutuhkan oleh pun adanya huban Ketiga, santri. interpersonal yang khas yang terjalin anlan kyai dan para santri. Dalam hal ini score santri menganggap kyai tak ubahnya sebagai orang tua mereka, dan seorang han menganggap para santri sebagai tilipa Tuhan yang senantiasa harus dilindung dibimbing.

Sebuah pesantren pada danama adalah sebuah asrama pendidikan liberatradisional di mana peserta didiknya (sebuah tinggal bersama untuk belajar di historia) bimbingan guru atau yang sering di sebut kiai. Santri mukim dan kyai yang memimpin suatu pesantren serta anggota lainnya, biasanya tinggal dalam suatu lingkungan tersendiri. Adanya pondok sebagai tempat tinggal santri dan kyai sangat bermanfaat dalam rangka bekerja sama memenuhi kebutuhan hidup sehari-hari. Hal ini merupakan pembeda dengan lembaga lainnya (Yasmadi, 2002).

Pondok sebagai wadah pendidikan yakni mendidik dan mengajar. Mendidik secara keluarga berlangsung di pondok. Sedangkan mengajar ada di kelas dan mushola. Hal inilah yang merupakan fase pembinaan dan peningkatan kualitas manusia sehingga ia bisa tampil sebagai kader masa depan. Oleh karena itu pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan yang pertama mengembangkan lingkungan hidup dalam arti kata pengembangan sumberdaya manusia dari segi mentalnya.

c. Masjid

Masjid di masa perkembangan lalamawal, bukanlah sarana peribadatan Melainkan pranata terpenting masyarah muslim yang dijadikan pusat segembaktivitas nabi Muhammad dalam berinterah dengan masyarakat. Selain sebagai tempaibadah, Masjid juga berfungsi sebagai tempainstansi pendidikan. Sebagaimana yang pernah dilakukan oleh Rasulullah bersambahabat-sahabatnya ketika hijrah ke Madimakyang dibangun pertama adalah masjid.

Di Masjidlah mereka mempelaim agama Islam bersama Rasulullah. Jika terja persoalan-persoalan di antara mereka mata Rasulullah menjadi tumpuan pertanya mereka. Adapun yang menjadi peserta lembaga pendidikan masjid, adalah ora dewasa karena di berikan kepada ora banyak. Yang tujuan utama adalah menga al-Qur'an dan ajaran agama Islam bahkan belajar baca tulis (Gazalba, 1975: 117).

Fungsi masjid sebagai tempat ibadah dan pusat belajar mengajar ini, masih berlangsung pada zaman sekarang. Bahkan dalam perkembangannya masyarakat muslim menjadikan Masjid sebagai sentral bagi kegiatan mereka baik dalam dimensi ukhrawi maupun duniawi dalam ajaran Islam, Karena pengertian yang lebih luas dan maknawi, masjid memberikan indikasi sebagai kemampuan seseorang abdi dalam mengabdi kepada Allah. Atas dasar pemikiran itu masjid tidak hanya dipahami sebatas pada pandangan materialistik. melainkan pandangan idealistik, immaterialistik termuat di dalamnya. Oleh karena itu semua kegiatan pendidikan yang di lakuakn di dalam masjid tentu memiliki nilai ibadah yang tinggi (Gazalba, 1975: 117).

Sedangkan di pesantren masjid juga dijadikan sebagai pusat kegiatan ibadah dan belajar mengajar. Kedudukan masjid sebagai pusat pendidikan dalam tradisi pesantron merupakan manifestasi universalisme dana tradisional pendidikan Islam system (Dhofier, 1994; 57). Masjid merupakan merupakan tempat yang paling penting dan merupakan jantung dari eksistensi pesantun disinilah tempat para karena mengajarkan banyak ilmu agama Islam kepada para santri. Selain digunakan untuk melakukan seluruh kegiatan dilingkungan pesantren, baik yang berkaitan ibadah, shalar jama'ah, dzikir, wirid, do'a, dan i'tikaf.

### d. Santri

Santri adalah sebagai salah selemen dalam dunia pesantren. Istilah samu hanya terdapat di pesantren sebagai pengejewantahan adanya peserta didik selemen akan ilmu pengetahuan yang dimilal oleh seorang kiai yang memimpin sebagai salah selemen dalam pengetahuan yang dimilal oleh seorang kiai yang memimpin sebagai salah sebag

pesantren. Oleh karena itu santri memiliki kaitan erat dengan adanya kiai dan pesantren.

Santri memiliki arti sempit dan luas. Pengertian sempit, santri adalah seorang pelajar sekolah agama. Sedangkan pengertian yang lebih luas, santri mengacu pada seorang anggota bagian penduduk Jawa yang menganut Islam dengan sungguh-sungguh memjalankan ajaran Islam, shalat lima waktu dan shalat Jum'at (Greertz, 1983: 268).

Jumlah santri biasanya menjadi tolak ukur atas maju tidaknya suatu pesantren, semakin banyak santri maka semakin maju pula pesantrennya, ada dua macam santri yaitu santri mukim dan lajo (kalong) (Ensiklopedi Isalam, 1993: 103). Zamkasyari Dhofier (1994: 58) menjelaskan, bahwa santri mukim adalah santri yang berasal dari daerah jauh dan menetap dalam pondok pesantren. Sementara santri kalong adalah santr-santri yang berasal dari daerah-daerah sekitar pesantren dan biasanya mereka tidak menetap dalam pesantren.

# e. Kitab Kuning

Kitab kuning sebagai kurikulum pesantren ditempatkan pada posisi istimewa Karena keberadaanya menjadi unsur utana dan sekaligus ciri pembeda antara pesantna dan lembaga-lembaga pendidikan lulum Dalam tradisi pesantren, kind lainnya. kuning merupakan ciri dan identitas yang tidak bias dilepaskan. Sebagai lembaga dan pengembangan ilmu-ilm kajian keislaman, pesantren menjadikan kini kuning adalah identitas yang inheren denga pesantren. Bahkan, sebagaimana diteganten Martin van Bruinessen (1995), kehadom pesantren malah hendak mentransmitten Islam tradisional sebagaimana terdapat dalam kitab-kitab kuning itu.

Relevan dengan kenyataan itu, llaa Maunah (2009: 38) menyatakan bahwa ku kuning dan pesantren merupakan dua (aspek) yang tidak bisa dipisahkan, dan laa bias saling meniadakan. Eks ensi kitah kuning dalam pesantren mencantri posisi yang urgen, sehingga dipandang sebagai salah satu unsur yang membentuk wujud pesantren itu sendiri, disamping kiai, santri, masjid, dan pondok.

Berdasarkan catatan sejarah, pesantren telah mengajarkan kitab-kitab klasik khususnya karangan-karangan madzab syafi'iyah. Pengajaran kitab kuning, yaitu kitab yang berisi ilmu-ilmu keislaman berbahasa Arab dan tanpa harakat atau sering disebut kitab gundul (Zahro, 2004). Agar bisa menerjemahkan dan memberikan pandangan tentang isi dan maknanya, kiai ataupun santri harus bisa menguasai tata bahasa Arab (balaghah) (Umaiarso dan Zazin, 2011: 35-36).

Pengajaran kitab klasik karangan ulama' terutama madzhab Syafi'i, merupakan satu-satunya teks pengajaran formal yang diberikan di pesantren. Tujuan utama dari pengajaran ini adalah untuk mendidik caloapara santri yang tinggal dipesantren dalam waktu yang relative panjang. Adapun baji para santri yang tinggal dalam rentang waktu yang pendek biasanya mempunyai tujumuntuk membina pengalaman terutama dalam hal pendalaman jiwa keagamaan (Soebahai 2013: 41-42). Dalam dunia pesantren ilmu ilmu keislaman yang dikaji bersifat klama "kitab-kitab kuning" yang telah menjak karakteristik ciri khas dari proses belaja mengajar di pesantren. Biasanya kitab-kitab yang diajarkan tentang fiqih, akhlak, nahwa sharaf dan kajian-kajian islam.

Meskipun terlihat sederhana, kuning sebagaimana ditunjukkan Zube Misrawi (2010: 70-71) memiliki bebendungsi diantaranya adalah dapat digunak sebagai alat komunikasi kultural dalam membangun solidaritas. Komitmen kuning adalah untuk membangun umat bisa disebut sebagai kitab kehidupan

berkaitan dengan ibadah maupun amal sosial. Isi kitab kuning selalu menganjurkan . 
berperilaku santun dan berakhlakul karimah. 
Tidak pernah ditemukan kitab kuning yang berisi menganjurkan konflik, sikap merendahkan, atau bahkan melakukan tindakan anarkisme.

### 7. Pesantren & Tradisi Intelektualisme

Pesantren selama ini, dalam bayangan kebanyakan masyarakat, selalu identik dengan pendidikan senantiasa yang mengajarkan persoalan yang berhubungan dengan agama. nilai-nilai sosial kemasyarakatan, dan alam ghaib-tidak lebih dari itu. Selain juga berhubungan dengan tradisi nyeleneh para kiai, terutama kiai pengikut tharigah dengan perilaku sufismenya, seperti tradisi ziarah kubut, tradisi haulan, mencari karamah dan melakukan tawasul untuk memperoleh berkah. Hal-hal lain yang menyangkut

penalaran, rasionalisme dan tradisi bertika filsofis nampak dikesampingkan, bahka diharamkan.

Padahal kalau melacak sejarah awa berdirinya pesantren dan tradisi yang dikembangkannya selalu sarat dengan tradii intelektualismenya. Bahkan, para kiai juga terkenal piawai bermain politik. Lahimus Nahdatul Ulama (NU) pada tahun 1926 yiii selanjutnya pernah berubah menjadi salah satu partai politik yang ikut penili (pemilihan umum) pada tahun 1970 menunjukkan kuatnya tradisi berpolitik kalangan pesantren. Dalam hubungan Snouck Hurgronye juga pernah menunjuktur keterlibatan Nawawi dalam gerakan bidan politik dan pada waktu itu dianggap sebagai sebuah bahaya oleh pemerintah Belimber Sebab gerakan beliau yang terkenal delisebutan gerakan Cilegon atau genile perlawanan petani Banten, Jawa Barat, terjadi pada tahun 1888 terjadi pada terjadi

1888 mengilhami mereka untuk memberontak pemerintah kolonial (Moesa, 207; 191).

Terkai dengan tradisi intelektualisme pesantren, bisa ditunjukkan dengan fakta sejarah banyaknya para kiai yang sangat terkenal di dunia internasional sebagai penulis produktif beberapa kitab bahkan, menurut Mahmud Yunus (1979: 53) pernah menjadi guru besar di Masjidil Haram karena terkenal sebagai 'alim 'allamah sebut aja Syekh Ahmad Khatib Minangkabau, Syekh Nawawi al-Banteni (1813-1897), Syekh Banjari. Mahfuz at-Tirmisi (w. 1338/1919). Fakta banyaknya kiai yang produktif dengan karya-karya mereka juga ditunjukkan oleh Abdurrahman Mas'ud, dalam bukunya berjudul "Intelektual Pesantren: Perhelatan Agama dan Tradisi" (2004). Bahkan, menurutnya lagi, terdapat sejumlah kiai yang bukan hanya produktif dalam persoalan tulis menulis, tetapi ahli dalam setrategi dunia

mastermind yang berhasil melembagakan masyarakat santri dalam skala nasional dengan pengaruh dan rekayasa mereka dalam mendirikan organisasi NU yang didirikan di Jawa Timur tahun 1926, yaitu: Khalil Bangkalan, K.H.R. Asnawi Kudus, dan K.H. Hasyim Asy'ari (Mas'ud, 2014).

Meskipun harus diakui, poliperkembangan selanjutnya jumlah kiai yani
mempunyai tradisi menulis ini tidak
sebanding dengan jumlah para kiai yani
menggunakan tradisi oral (bicara). Tetap
yang membanggakan para kiai yang serini
menekuni bidang tulis menulis ini tolo
menorehkan reputasi di tingkat internasione
dan berhasil mengungguli kemampun
menulis yang dimiliki para ulama' di negara
lainnya. Bahkan terdapat beberapa kital
kitab yang di tulis oleh ulama' Indonesia ini
digunakan di negara-negara dunia, khususan

negara di timur tengah dan kawasan asia tenggara (Madjid, 197: 145).

Tumbuh kembangnya tradisi intelektualisme pesantren tersebut bertautan erat dengan tradisi kuatnya membaca di pesantren. Dalam kaitan ini Martin Van Brunessen (1995)menginformasikan dengan kuatnya tradisi membaca kitab kuning ini, telah dikenal dan dipelajari pada abad ke-16. Bahkan para kiai pesantren telah berhasil mewarnai corak kehidupan keagamaan masyarakat khususnya dan kehidupan sosial kemasyarakatan pada umumnya. Di samping juga menumbuhkan semangat rihlah ilmiah (perjalanan ilmu pengetahuan) di kalangan kiai pesantren. Rihlah ilmiah dilaksanakan oleh kiai pesantren dengan melakukan perjalanan dari suatu dearah ke daerah lain, atau dari satu negara ke negara lain, baik dekat maupun jauh, dan terkadang bermukim dalam waktu cukup lama, bahkan tidak kembali kedaerah

asal, dengan tujuan utama untuk mencari, menimba, memperdalam, dan mengembangkan ilmu pengetahuan, bahkan mengajarkannya dan menuliskannya dalam berbagai kitab. Sejarah mencatat, tentanjadanya ulama terkemuka asal Indonesia yang melakukan rihlah ilmiah dari Indonesia ke Mekkah, Mesir, dan beberapa negara di dunia dalam waktu yang cukup lama (Mas'ud 2004: 95-99).

menulis kitab kunin Karena biasannya menggunakan bahasa Arab dan menjalankan rihlah ilmiah tersebut ke negara negara yang menggunakan bahasa Arab maka secara otomatis telah timbul ghirah yang sangat kuat untuk mempelajari bahasa And lengkap dengan peralatnya seperti nahwu den sharaf. Akhirnya para ulama yang bermukia di Makkah memiliki kemampuan trada bahasa Arab yang kuat sebagai akibat dan sehari-hari mereka kehidupan lingkungan masyarakat Timur tengah yang berbahasa Arab, serta kitab-kitab yang mereka pelajari menggunakan bahasa Arab.

Penggunaan bahasa arab tersebut juga terjadi para kiai yang menulis kitab di Indonesia, namun dalam menulisnya mereka menggunakan bahasa Arab Melayu. Hal ini didasarkan pada perasaan yang kuat dalam kaitannya dengan membangun moralitas dalam perasaan keagamaan (religiousity). Sebagai contoh ulama yang sering menulis menggunakan bahasa Arab Melayu ini adalah Kiai Shalih Darat, bahkan beliau sampai pernah menulis tafsir al-Qur'an berbahasa jawa pertama kali atas permintaan tokoh emansipasi wanita R. A. Kartini, yang terkenal itu.

# Bab 5 PEDAGOGY PESANTREN

A Pengertian dan Sejarah Pedagogy Pesantren

Pedagogiberasal dari kata "paid" yang berarti anak dan "agogos" yang berarti membimbing dan menuntun. Dalam bahasa Yunani disebut paedagogie atau purdagogiek.Perkataan yang dalam bahasa Belandanya "opvoeding" (membesarkan atau mendewasakan) ini, menurut Ki Hadjar Dewantara tidak dapat diterjemahkan dengan bahasa kita misalpanggulawentah (Jawa), melainkan lebih dekat artinya dengan Momong, Among, dan Ngemong (Dewantara, 2004: 13). Dalam bangsa Yunani kuno, sebagaimana penjelasan Noeng Muhadjir (1999: 20), seorang anak yang pulang pergi ke sekolah dantar seorang pelayan, la di sampingmempunyai tugas mengantar jemput anak sekaligus juga sebagai pengasuh dalam rumah tangganya. Sedangkan guru yang mengajar dan biasanya bersifat individual disebut governor.

Dalam bahasa Indonesia pedagogi sering dimaknai albogai pengajaran. Makanya, ia lebih diartikan sebagai Konsep ini, menurut Muchtar Buchori (1991)
merupakan sebuah bidang kajian yang mempunyal batas yang cukup jelas. *Pertamu*, adanya interakorang dewasa dengan orang yang belum dewasa menempatkan perkembangan kesadaran nilak tatanilai sebagai pusat dan akhir proses pendi Dengan begitu konsep pedagogi lebih mempendidikan sebagai sebuah rangkaian tindakan mengantarkan seorang anak menuju kedewan mandiri dan bisa bertanggung jawab terhadap din sendiri. Sebagai sebuah ilmu dan seni mendidik dalam proses pendidikan ini membutuhkan bertanggang disebut guru profesional.

Hal tersebut berbeda dengan pendidika sering diartikan educationyang berasal dari education berarti memasukkan sesuatu. Dalam bahasa arak (mengajarkan), tarbiyah (mendidik), ta'dib (pendi (Langulung, 2003: 2-3). Education ini, sifatnya luwes dan bisa dilakukan oleh siapapun asal kemampuan tertentu untuk mentransmisikan kema yang dimiliknya berupa ilmu, pengalaman, dar pegetahuan kepada orang lain.

Pedagogy pesantren dengan begitu ilmu dan seni mengajar yang berasal dan dikembangkan oleh pesantren fiecara khusus mengenai sejarah dan seluk beluk pesantren, tentang persoalan ini akan penulis bahas pada hab berikutnya). Sebagai sebuah sistem pendidikan, pesantren menurut Suyoto telah menggabungkan antara pengertian pengajaran dan pendidikan sekaligus (Rahardjo, 1974: 69).Biasanya melibatkan sebuah listeraksi khusus antara seorang guru yang sering disebut hini dengan murid yang disebut santri. Dalam hubungan reperti ini, terdapat hubungan yang sangat erat, antara Hal-santri dan membedakan dengan sistem pendidikan manapun karena dilakukan secara terus menerus, siang mulam, dan lebih menyerupai makna hakiki dari purdagagy sebagaimana penjelasan di atas.Di pesantren, fingsi kiai bukan hanya sebagai guru saja, melainkan menggantikan peran dan fungsi orang tua yang memong kepada para santri.Kiai tidak sekedar mentrasmisikan ilmu-ilmu agama pada santrinya, lebih dui itu ia juga melayani-menuntun, mengembangkan dan

mempersiapkan para santri menjadi pribadi-pribadi utuh (insan al-kamil).

Oleh sebab itu, perun dan fungsi politica pesantren terdiri dari beberapa tujuan pokok ya pedagogy pesantren berfungsi sebagai transmisi Islamic knowledge, pedagogy pesantren member ilmu pengetahuan agama dan seluruh pengetahuan ada. 2) pesantren sebagai maintenance of tradition, pedagogy pesantren berusaha pemelihara tradisi Islam, dan 3) pesantren reproduction of ulama, karena pendidikan pendidikan membina calon-calon ulama (Haedari, 2004; 1911) historis-kultural, kenyataan ini bisa dilihat pedagan pesantrentelah menjadi semacam trainer centur, pusat pengkajian ilmu-ilmu keislaman, pusat Islam dan internalisasi moralitas untuk mempu para santri menjadi para 'alim dan pemimpin yang terjun di masyarakat,

Ditambah lagi, proses belajar mengala diterapkan pesantren pun telah membangun interaksi khas antara kiai dan santri.Sebagai guru, kiai bagi para santrinya biasanya dipanda

iekedar mempunyai ilmu pengetahuan yang tinggi ('alim dun faqih). Bahkan ia jugadianggap memiliki ilmu hikmah kebijaksanaan atau yang menyangkut pandangannya terhadap hakekat manusia dengan segala dimensinya. Kompetensi guru/kiai yang mempunyai ilmu bikmah seperti ini, menurut Retno Sriningsih Satmoko (1999: 17), dapat membantu mereka dalam membina hunbuh kembangnya santri sesuai dengan kodrat, harkat dan martabatnya, sehingga menjadikan seorang santri dapat menjadi manusia yang serasi selaras seimbang dingan diri sendiri dan lingkungannya. Bahkan lebih dari m, menjadikan santri mengerti kewajiban-kewajibannya whapai hamba Allah dan khalifatullah di muka bumi ini.

Melacak akar sejarah sistem pendidikan pesantren, model pedagogy pesantren yang telah dikembangkan aleh para kiai tersebut telah memainkan peran yang sukup besar dalam mencerdaskan dan membangun mentalitas bangsa serta mewujudkan integrasi Nusantara terkenyataan seperti ini, sebagaimana diceritakan M. Hadhi As'ad (2006: 17-18), dengan merujuk pada awal telarah berdirinya pesantren. Asal-muasal sistem melapogy pesantren berawal dari model dan konsep

pedagogy yang diterapkan Ampeldenta, sebuah penyang dipimpin langsung oleh Sunan Ampel menginspirasi dan direalisasikan untuk menberbagai persoalan demoralisasi Majapahit saat itu

Penerapan pedagogy dengan sistem pesami Majapahit tersebut bermula dengan surat undan Cempa, pada 1401 pada saat terjadinya senjakahi Majapahit. Pada saat itu Raja Brawijaya V melihat banyaknya punggawa dan keluarga mabanyak menyimpang dari ajaran budi pekent setelah mendengarkan nasihat dari ratunya, Dewi Candrawulan, untuk mendatangkan pan pekerti yang tiada lain adalah iparnya sendin Raden Rahmat/Sunan Ampel tersebut.

Setelah memenuhi undangan ke Cempa in Sunan Ampel menerapkan pedagogy khas pang sebenarnya tidak berbeda dengan para mendahuluinya di Singosari dan Majapahit. Di oleh para santrinya yang tidak berasal dari ham maka bahasa pengajaran yang digunakanya bahasa Melayu (lingua franca). Model pendidik diterapkanya bersifat integratif dengan memengan memengan

untara pelajaran agama dan umum. Selain mengajarkan agama, beliau mengajarkan baca tulis serta ilmu-ilmu lainya seperti ilmu penerintahan, politik, dan tata kota. Oleh sebab itu, bisa dikatakan Sunan Ampel adalah orang yang berperan sangat penting dalam meletakkan konsep dasar pembangunan kota Surabaya dan menjadi talah satu pencetus lahirnya kerajaan Islam pertama di Jawa (Demak Bintara). Setelah itu, model pedagogy ini kemudian diteruskan oleh para santrinya, hingga mengalami pertentangan/persaingan dengan model pendidikan Kolonialisme seperti telah dijelaskan di Mm Kemudian pesantren mengalami dinamika perkembangan sampai sekarang, dengan tetap menampilkan sebagai sebuah pedagogy dengan berbagai harakteritik uniknya,

# Tuyum Pedagogy Pesantren

Dalam ilmu pendidikan tujuan merupakan salah satu unsur dasar dan komponen pokok yang harus ada dalam pendidikan, selain harus ada subyek didik, pendidik, dan program/kurikulum pendidikan.Sebagaimana telah dijelaskan di atas bahwa

belajar adalah tempat pesantren memiliki santri.Dengandemikian pesantren sebagai lembaga pendidikan yang memunyai lembagai lembaga pendidikan yang memunyai lembaga pendidikan yang pertahanan moral. Misipaling utama pesantren pembentukan kepribadian, bukan sekedar pembentukan ilmu.Berbeda dengan sistem di luar pesantus menjadi suatu hal yang amat memprihatinkan dunia pendidikan kita sekarang, karena sangal lemah dalam pembentukan karakter ini.Sangat din bahwa sistem pendidikan di luar pesantren men disatu sisi bisa dikatakan telah berhasil dalam ber transfer of knowledge, tetapi belum seutulinya ter dalam pembentukan watak dan manusia berbudi per luhur.

Terdapat berbagai tujuan ketika pan mendirikan lembaga pendidikan Islam yang pesantren. Secara umum tujuan ideal pesantren pengembangankepribadiansantri menjadi sekaligus mukhsin. Sebab. pesantren membimbing anak didik agar menjadi manu berkepribadian Islam yang sanggup dengagamanya menjadi mubaligh Islam dalam menjadi men

sekitar dan melalui ilmu dan amalnya (Arifin, 1991; 248). Serta menjadikannya sebagaipandangan hidup (way of the life). (Darajat, 2008: 86). Pesantren sebagai pendidikan agama Islam merupakan pendidikan yang tukup penting untuk menyerap nilai-nilai keislaman dalam pembentukan akhlakul karimah dalam sistem pendidikan Islam.

Menurut keputusan hasil musyawarah/lokakarya intensifikasi pengembangan pondok pesantren yang dilakukan di Jakarta pada tanggal 2 sampai 6 mei 1978, bijuan umum pesantren yaitu membina warga negara agar berkepribadian muslim sesuai dengan ajaran-ajaran agama Islam dan menanamkan rasa keagamaan tersebut. Pada segi kehidupannnya serta menjadikannya sebagai mang yang berguna bagi agama, masyarakat dan negara.

Adapun tujuan khusus pesantren adalah :

Mendidik siswa/santri anggota masyarakat untuk menjadi seorangmuslim yang bertakwa kepada Allah SWT, berakhlak mulia,memiliki kecerdasan, keterampilan dan sehat lahir batin sebagai warga negara yang berpancasila.

- Mendidik siswa/santri untuk menjadikan muslim selaku kader-kader ulama dan mubaliph berjiwa ikhlas, tabah, tangguh, wiraswasta mengamalkan sejarah islam secara utuh dan dili
- Mendidik siswa/santri untuk memperoleh kepudan mempertebal semangat kebangsaan apar menumbuhkan manusia-manusia pembandirinya dan bertanggung jawab kepada pembanbangsa dan negara.
- Mendidik tenaga-tenaga penyuluh pembamikro (keluarga) dan regional (pedesaan/manlingkungannya).
- Mendidik siswa/santri agar menjadi tenaga yang cakap dalam berbagai sektor pembagai sektor pembagan mental-spiritual.
- Mendidik siswa/santri untuk membantu meningkesejahteraan masyarakat lingkungan dalam usaha pembangunan masyarakat bangsa.

Mujamil Qomar (2010: 6) juga membadanya tujuan khusus pesantren sebagai berikut

- Mendidik siswa atau santri untuk menjadi seorang muslim yang bertaqwa kepada Allah SWT, berakhlak mulia, memiliki kecerdasan, keterampilan dan sehat lahir batin sebagai warga negara yang berpancasila
- Mendidik siswa atau santri untuk menjadi manusia muslim selaku kader-kader ulama dan mubaligh yang berjiwa ikhlas, tabah, tangguh, wiraswasta dalam mengamalkan sejarah Islam secara utuh dan dinamis
- Mendidik siswa atau santri untuk memperoleh kepribadian dan mempertebal semangat kebangsaan agar dapat menumbuhkan manusiamanusia yang dapat membangun dirinya sendiri dan bertanggung jawab kepada pembangunan bangsa dan negara
- Mendidik tenaga-tenaga penyuluh pembangunan mikro (keluarga) dan regional (pedesaan atau lingkungan masyarakatnya).

Berdasarkantujuanumumdankhususpendirianpesant temepertitersebut, dapatlahdikatakanbahwapesantren muslim sesuai dengan ajaran-ajaran agama Islam menanamkan rasa keagamaan tersebut pada semu kehidupannya serta menjadikannya sebagai orang berguna bagi agama, masyarakat, dan negara (Haraman bertujuan membentuk mubaligh-mulan pesantren bertujuan membentuk mubaligh-mulan mempu secara rohaniah maupun jama mengamalkan ajaran agama Islam bagi kepun kebahagiaan hidup diri sendiri, keluarga, masyarah bangsa serta negara.

Sementara pesantren merupakan pendidikan Islam yang menekankan para samu menghayati dan mengamalkan ajaran agama dengan menekankan pentingnya moral sebagai pendidikan masyarakat sehari-hari. Mengenal pendidikan dan komunikasi pondok pesantren sebagai gerak perjuangan di dalam menetapkan diri dan kehadirannya di tengah-tengah masyarakat dan bangsa yang sedang membangan (Nata, 2000: 305).

Terdapat beberapa karakter yang sering diajarkan di pesantren meliputi : adil, amanah, antisipatif, baik sangka, bekerja keras, beradab, berani berbuat benar, berfikir jauh ke depan, bersahaja, bersemangat, bijaksana, cerdas, cermat, cinta ilmu, dedikasi, demokrasi, dinamis, disiplin, efesien, efektif, empati, gigih, giat, hemat, hormat, hati-hati, harmonis, iman, ikhlas, istighfar, inisiatif, inovatif, jujur, kasih sayang, kemauan, ksatria, komitmen, konstruktif, konsisten, kooperatif, kreatif, lapang dada, lemah lembut, lugas, mandiri, manusiawi, mawas diri, menghargai, menjaga nalar (logis), optimis, patriolik, pemaaf, pemurah, pengabdian, pengendalian diri, percaya diri, produktif, proaktif rajin, ramah, rasa indah, rasa malu, racional, rela berkorban, rendah hati, sabar, saleh, setia, lopan santun, sportif susila, syukur, takwa, taat, teguh, hingguh, tanggung jawab, tawakal, tegar, tegas tekun, lenggang rasa, terbuka, tertib, terampil, tekun, tobat, ulet, maggal, wawasan luas, wirausaha, dan yakin,

Selain pesantren berfungsi sebagai wahana pembentukan beberapa karakter seperti tersebut, fungsi utama pesantren sesungguhnya sangat sederhana yaitu: mensinergikan pelaku pendidikan yakni tenaga pedan santri. Dengan materi yang menjadi objek bedalam suatu lingkungan tersendiri. Di satu sisi pedabagai lembaga sosial, pesantren berfungsi menampung generasi penerus (putra/putri) dari lapisan masyarakatmuslim.

Lebih dari itu, pesantren pada dasarnya menpusat kajian Islam yang lembaga pendidi mendalami dan mengkaji berbagai ajaran dan pengetahuan agama Islam melalui buku-buku kha modern yang berbahasa Arab. Dengan demikim tidak langsungpesantren telah menjadikan pesabagai pusat pengkajian masalahkeagamaan dalam kata lain lain pesantren sebagai pusat Islam(Departemen Agama RI, 2003).

Sebagai pusat kajian Islam pondok persantren memang seyognya bisa bersitat terhadap terhadap fenomena yang ada. Sehingai fleksibilitasnya ia dapat resisten terhadap dampat dari transformasi dan akomodatif terhadap mini darinya. Dalam hal ini pesantren memang membenteng umat Islam dalam bidang pendalam

pemahaman agama. Ia berfungsi sebagai sumber penjelasan ajaran agama melalui kajian yang diselenggarakannya.

Selain sebagai pusat kajian Islam, pesantren juga berfungsi sebagai pusat pengembangan dakwah. Dalam pondok pesantren terdapat dakwah Islamiyah yang dapat diartikan sebagi penyebaran atau penyiaran ajaran dan pengetahuan agama Islam yang dilakukan secara Islami, karena memang fungsi pesantren adalah menyebarkan ajaran agama Islam yang memang merupakan perintah agama.

Dari

heberapapelacakanreferensihasilpenelitianparaahlimenge nai tujuan pendidikan pesantren di atas, dipatlahdisimpulkanbahwapendirianpesantrenituadalah: mempersiapkan diri manusia sebagai pengemban tugas thalifah di bumi melalui pelatihan keterampilanteterampilan fisik dan meningkatkan jiwa dari kesetiaan menghanya kepada Allah semata dan melaksanakan meralitas Islami sesuai teladan Rasulullah yang mampu darahkan secara intelegensi untuk menemukan kebenaran dan dapat menyatukan kehidupan sosial mutuh dari roh, tubuh dan akal.

Walaupun secara teoritis pada saat ini pesantren belum dirumuskan secara rinci, kompedan dijabarkan dalam satu sistem pendidikan lengkap dan konsisten, tetapi secara umum pesantren tertuang dalam kitab Ta'limul Mulamana tujuan seseorang menuntut ilmu mengembangkan ilmu adalah semata-mata kewajiban orang Islam (muslim) yang harus dalah dengan ikhlas (Arifin, 1993; 35).

tujuan penil Bisa jugadikatakanbahwa pesantrenmerupakan kelanjutan misi dan sunnah terkandung dalam wahyu Hahi Muhammad SAW, Merujuk pada dua sumbo itulah, pendidikanpesantren harus bersentuhan Tidak hanya segata dimensi kehidupan. pendidikan agama, melainkan juga menyentuh - persoalan sosial, kultural, ekonomi, polini sebaginya. Pesantren, sebagaipendidikan Islam ingin melahirkan generasi yang belah sebelahi 2011; 26)danterjebak pada formulasi yang

terjadinya dikotomi ilmu. Artinyapesantrentidakhanyamempersiapkansuatu generasi yang hanya mementingkan satu dimensi keilmuansajayaituilmupengetahuan yang berhubungan dengankehidupanukhrawiseperti; pahalasurga, siksaneraka, dankuburansaja.Sementara ilmulain yang menjadiprasaratkebahagianhidup di duniadipandang tidak penting/sebelah mata. Melainkankeduannyadipelajarisecarasimbangdandi pergunakansecarabersamasamauntukkemaslahatanhidupmanusia.

Selain itu pendidikan pesantren yang memiliki keterkaitan erat dengan pendidikan nilai dan menyatukan berbagai permasalahan yang menyangkut preferensi persanal ke dalam satu kategori yang disebut nilai-nilai. Maka, pendidikan pesantren sebagai pusat pendidikan nilai, bukanlah sekedar mentransmisikan isi nilai tertentu kepada peserta didik, akan tetapi dinamika sebagai upaya mengembangkan proses penilaian dalam diri seseorang, semacam suatu keyakinan untuk memperkaya peserta didik dengan suatu yang lebih tontial dan fungsional. Terdapat beberapa fungsi besar

pesantren, dalam hal ini yaitu: bensebagaiconservation education ialah mengembadan melestarikan nilai luhur agama Islam, misi suu
moral development ialah mengembangkan dan me
para santri yang sadar akan hak dan kewajibanan
pada peraturan yang berlaku, serta berbudi pekendan misi socio-civic development ialah membasantri agar memahami dan menyadari hubungan
sesama anggota keluarga, sekolah, dan masyarah
dalam kehidupan berbangsa dan bernegara.

## C. Kurikulum Pesantren

Kurikulum dapat dipandang sebagai suani pendidikan yang terencana dan dilaksanahan mencapai sejumlah tujuan-tujuan pendidikan Batasan ini mencerminkan hal-hal berikut pendidikan ialah suatu usaha atau kegiat bertujuan. Kedua, di dalam kegiatan pendidikan suatu rencana yang disusun atau diatur. Ketipa tersebut dilaksanakan di sekolah melalui cara ditetapkan (Sudiyono, 2009: 219). Sedangkan bersantren, merupakan sebagai bentuk

yagdiprogram oleh para kiai untuk pembinaan aqidah dan akhlak Islamiyyah, bimbingan pada aspek intelektual, psikologi, sosial, dan pengembangan spiritual para santri.

Studi-studi tentang pesantren tidak menyebutkan kurikulum yang baku di kalangan pesantren. Bahkan Martin Van Bruinessen, menyatakan "kurikulum pesantren tidak distandarisasi. Hampir setiap pesantren mengajarkan kombinasi kitab yang berbeda-beda" (Bruinessen, 1995; 114).Hal ini dapat dipahami karena perantren sesungguhnya merupakan lembaga pendidikan Islam di Indonesia yang bebas dan otonom. Dari segi turikulum, pesantren selama ini diberi kebebasan oleh Negara untuk menyusun dan melaksanakan kurikulum pendidikan secara bebas dan merdeka. Namun demikian, ika dilihat dari studi - studi tentang pesantren diperoleh bentuk bentuk kurikulum yang ada di kalangan perantren. Menurut Lukens-Bull, secara umum Turkulum pesantren dapat dibedakan menjadi empat hontol, yaitu pendidikan agama, pengalaman dan meddikan moral, sekolah dan pendidikan umum, serta Merampilan dan kursus.

Meskipun begitu, sekali lagi perlu ditepati sini bahwa tidak semua pesantren mengajarkan tersebut secara ketat. Kombinasi ilmu tersebut hi lazimnya ditetapkan di pesantren. Beberapa pe lainnya menetapkan kombinasi ilmu yang berbah karena belum ada standarisai kurikulum pesantu yang berskala lokal, regional maupun me Standarisasi kurikulum barang kali tidak pernah l ditetapkan disuruh pesantren. Sebab sebagian karikulum pesantren tidak setuju dengan stan kurikulum pesantren. Variasi kurikulum pesantun diyakini lebih baik. Adanya variasi kurikulum pesantren akan menunjukan ciri khas dan kemmasing-masing.

Kurikulum berbentuk pendidikan agama Islam

Dalam dunia pesantren, kegiatan pendidikan agama Islam lazim disebut nun pengajian.Para santri biasanya mengaji mempelajari ilmu-ilmu agama yang diawah mempelajari teks al-Qur'an kemudian di dengan pembahasan kitab dari mulai

pemahaman yang mudah sampai sulit (Dhofier, 1982: 50). Kegiatan ngaji di pesantren dalam praktiknya dapat dibedakan menjadi dua tingkatan. Tingkatan paling awal ngaji sangatlah sederhana, yaitu para santri belajar bagaimana cara membaca teks-teks Arab, terutama sekali al-Quran dan menghapal sebagiannya untuk kepentingan shalat. Tingkatan ini dianggap sebagai usaha minimal dari pendidikan agama yang harus dikuasai oleh para santri. Tingkatan berikutnya adalah para santri memilih kitab-kitab Islam klasik dan mempelarinya dibawah bimbingan kiai. Adapun kitab-kitab yang dijadikan bahan untuk ngaji meliputi bidang ilmu : fikih, akidah atau tauhid, nahwu, sharaf, balaghah, hadits, tasawuf, akhlak, dan ibadah - ibadah seperti shalat, doa, wirid,

### a. Al-Qur'an

Al-Qur'an sebagai pedoman sekaligus kitab tuci umat Islam wajib dipahami dan dikuasai oleh para santri. Mata pelajaran ini biasanya diajarkan pada permulaan sebelum para santri mengaji kitabkitab lain. Mereka pertama kali diperkenalkan Hal tersebut menurut Martin Van Bro
(1995; 112-114),disebabkan fiqih membawa imi
konkret bagi pelaku keseharian individu
masyarakat serta menjelaskan tentang hal hal
dilarang dan tindakan-tindakan
dianjurkan.Beberapa contoh kurikulum fini
pesantren adalah Safinah al-Najah, Sullam al
Minhaj al-Qawim, Fath al-Qarih, Bajuri, al
Bujairimi, al-Muharum, Minhaj al-Thalihin
al-Minhab, Tulifah al-Muhaj, dan Fath al-Mu

## d. Aqa'id

Aqa'id meliputi segala hal yang badengan kepercayaan dan keyakinan seorang melepakinan kepercayaan dan keyakinan seorang melepakin menurut Nurcholis Madjid, meskipun pokok-pokok kepercayaan atau aqa'id ini melepakin (pokok-pokok agama), sedangkadisebut fiara' (cabang-cabang), namun kenya perhatian pada bidang aqa'id ini kalah besar dan antusias dibanding dengan perhatian pada bidanyang hanya merupakan cabang (fiara').Hal ini bedengan awal generasi terdahulu umat lalam

sangat antusias mempelajari kurikulum aqa'id ini, seperti Al-Ranini, 'Abd Al-Rauf Singkel, dan 'Abd Al-Shamad Al-Falimbani. Beberapa contoh kurikulum Aqa'id adalah: Umm al-Barahin, Kifayah al-'Awwam, Aqidah al-'Awwam, Jauhar al-Tauhid, Fath al-Majid. Jawahir al-Kalamiyyah (fi Idhah al-'Aqidah al-Islamiyyah), Utasumul Hamidiyyah (al-Husum al-Islamiyyah), dan Aqidatul Islamiyyah.

#### e. Tasawuf dan Akhlak

Kurikulum pesantren tidak memberi batasan yang jelas tentang tasawwuf dan akhlak, sebab antara keduanya sama-sama sering digunakan di beberapa pesantren untuk menunjukkan apakah materi di bawah tasawwuf/akhlak. Akan tetapi, pemahaman tentang akhlak di pesantren biasanya menunjukkan materi yang mengajarkan tentang kesalehan dan perilaku terpuji. Akhlak, banyak mengajarkan santri bagaimana menjadi manusia berkarakter dan banyak kaitannya dengan membentuk tanggung jawab pribadinya (harga dirinya) sebagai manusia. Akhlak yang ingin dibentuk adalah tanggung jawabnya di samping dirinya.

Allah, manusia dan makhluk lain.

Sedangkan pemahaman yang berken tentang ilmu tasawuf hanya seputar tarikat, sahi wirid.Para ulama terdahulu sangat menggemun tasawwuf init. Menyebut karikulum Tasawu akhlak di pesantren banyak sekali contohu a Hara Ulamiklin, Sahua Salikin, Bidayatal Hamangil Uhadiyyah, Hidayatal Salikin, Dahim, Hikam, Hidayatal Alekiya, hangiya', Risalatal Muawanah, Nashadhul Dahimaya, Akhlaq lil banat, Akhlaq lil Banin, Usat, Sadikin, Ilikam, Akhlaq lil Banin, Usat, Sadikin, Ilikam, Akhlaq lil Banin,

## f. Tafsir

Keahlian dibidang tafsir ini amat di untuk mengantisipasi kemungkinan penyelewengan penyelewengan dalam al-qur'an. Peran tafsir sangaturgen dan atau untuk menangkal segala kemungkinan ter dalam menafsiri al-Qur'an para santri Aliyah biasanya sudah dibekali beberapa ilmu tafsir seperti Itqan dan Itnamud Dirayah. Adapun beberapa jenis tafsir yang sering dikaji di pesantren yaitu: Jalalain, Tafsir Munir, Tafsir Ibn Katsir, Tafsir Baidhawi, Jamiul Bayan(Thabari), Maraghi, dan Tafsirul Manar.

#### g. Hadits

Penguasaan hadits dirasa sangat penting, mengingat hadits merupakan sumber hukum agama (Islam) kedua setelah al-qur'an. Meskipun harus dialah, hadis merupakan mata pelajaran yang relatif baru di pesantren. Keahlian dibidang ini tentu saja men diperahan untuk penganibangan pengetahuan ugama itu sendiri. Terdapat beberapa hadis yang sering dipelajari di pesantren, diantaranya adalah Bulaghul Maram, Suhulus Salam, Riyadhus Shalihin, Shalih Bukhari, Tajridush Sharih, Jawahir Bukhari, Wahili Muslim, Arbain Navawi, Mojalis Saniyah, Durratun Nashihin, Tanqihul Qaul, Muhktarul Ahalits, Ushfuriyah. Di samping juga dipelajari kitab

ilmu al-hadist seperti Baiquniyah dan Mughits.

#### h. Bahasa Arab

Keahlian dibidang ini harus dibedalam keahlian dalam nahwu-sharaf diatas. Sebah beratnya ialah penguasaan "materi" bahasa itu baik pasif maupun aktif, Kebanyakan mereka mengenal lagi kitab-kitab nahwu-sharaf sepan biasa dikenal di pondok-pondok pesantren,

Kurikulum berbentuk pengalaman dan permenal,

pendidikan maral sebagai salah satu pendidikan penting di pesantren. Kegiatan bekergamaan yang paling ditekankan dipesantra kesalehan dan komitmen para santri terhah rukun katan. Kegiatan begiatan tersebut di dapat menumbuhkan kesadaran para sant mengamalkan nilai-nilai moral yang diajah saat ngaji.Adapun nilai - nilai moral yang diajah

di pesantren adalah persaudaraan Islam, keikhlasan, kesederhanann, dan kemandirian.Para santri mempelajari moralitas saat mengaji dan kemudian diberi kesempatan untuk mempraktikkan.

Di pesantren persoalan moralitas dianggap sangat penting dan selalu dikaitkan pada persoalan metafisik.Terdapat beberapa kitab yang secara khusus memberikan bimbingan moralitas dan sekaligus pelatihan spritualitas para santri. Sebut saja Ta'limu al-Muta'allim karya Syekh Zarnuji, kitab Akhloq li alllanin sea al-Banat karya Al-Ustad 'Umar bin Ahmad Baraja, Irsyadu al-'Ibad karya Zainudin al-Malibari, dan Nashoihu al-'Ibad karya Syekh Nawawi Banton Kita- Ilitah ini secara garis besar memberi paduan khusus bagi para saatri ketika meneari ilmu dengan selalu mengedepankan akhlak yang luhur, seporti harus senantiasa tabah dan sabar dalam meneari ilmu.Selain mengharuskan para santri untuk memuliakan para guru, orang tua, dan berinteraksi dengan baik dengan manusia/teman serta peduli pada lingkungan sekitar.

3. Kurikulum berbentuk sekolah dan pendidikan umun

Pesantren memberlakukan kurikulum sal dengan mengacu kepada pendidikan nasional dikeluarkan oleh Departemen Pendidikan sal madrasah mengacu kepada pendidikan agama dikeluarkan oleh Departemen Agama (sal Kemenag). Jika dilihat dari rasio pendidikan dan pendidikan agama yang termuat didah dapat dilantakan cenderang sekuler, karon berebaruhan total jam pelajaran yang ada, kan sekolah hanya memberikan 2 jam pelajaran sekolah hanya memberikan 2 jam pelajaran sekolah menggunya.

sekolah/pendidikan umum ke pesantren berabahan adanya tuntutan modernian perubahan-perubahan sosial ekonomi berbagang dahan mar parahat Indonesia yang dahan mar parahat Indonesia yang dahan PR tenendiri bagi pesantren banya bisa mampu bertahan dengan ta

modernisasi yang sedang terjadi di semua lini kehidupan.

Tetapi lebih dari itu, pesantren harus mampu melakukan penyesuaian akomodasi dan konsesi yang diberikannya (Azra, 1999; 105). Selain melihat peran dan tanggung jawab pesantren sebagai sebuah lembaga pendidikan agama Islam dan sebagai bagian integral masyarakat, harus terus berbenah diri melakukan perubahan dan rekayasa sosial sebagai bagian tanggungjawahnya melakukan upaya pembenahan kultural kelimuannya agar menemukan relevansinya dengan perkembangan kontemporer.

Lebih dari itu, memasukkan materi umum ke peranten bira dikatahan sebagai kesadaran baru masyarakat pesantren melakukan usaha integrasi keilmuan atara ilmu umum dan agama yang ditengarai telah terjadi pemisahan antara keduanya dan menyebabkan kelemahan umun talam di banding Luya. Padahal fakta sejarah telah membenarkan, mesyarakat muslim sebetalnya tidak megenal dikotomisasi keilmuan. Bahkan sebaliknya, ulama-ulama muslim pada abad pertengahan gemar sekali

Saeful Ridwan memberikan pemahaman seksualitas dan pendidikan seks (Jurnal 1 2011). Serta berbagai tema-tema aktual yang bicarakan dan di bawa ke pesantren akhir seperti bahaya radikalisme, ISIS, dan sampai berbagai usaha mengatasi kemmelakukan pemberdayaan ekonomi memperkenalkan sekaligus mencegah penyakit menular dan berbahaya seperti IIII serta pentingnya menjaga kesahatan-kesehatan

fiennin bentuk diversifikasi pesantren seperti itu memang sudah urba dilakukan.Terutama dengan menyadari wili podentes confine contains dahsynt.Karena itu pesantren tidak eukup mentransferkan ilmu, tetapi lebih dari itu la meningkatkan kemampuanbela an copacity).Rancangan kurikulum pun din perkembangan ilinu pengetahuan masa kini da ilme empat pilar Ada mestidiberikankepadaparasantri agar menghadapi perubahan yang sedang terjadis

Ilmu-ilmupengetahuankeagamaan, b)
Ilmupengetahuankealaman(natural sciences), c)
Ilmupengetahuan social (social sciences), dan d).
Ilumaniora, Kalau pesantren tanggap terhadap setiap perkembangan di luar pesantren dan mampu mengadaptasi setiap tuntutan dan perubahan zaman demi perbaikan/peningkatan pesantren, di samping tidak meninggalkan tradisi kurikulum pesantren sendiri yang telah diwariskan para pendahulunya—pasti pesantren akan senantiasa survive dan selalu dilirik oleh masyarakat,

## Pengajaran Pesantren: Mendidik dengan Hati

Perantren sabagai sebuah sistem pendidikan Islam, tyarat dengan berbagai model dan strategi pengajaran yang lebih manusiawi, mendidik dengan hati dan menumbuhkembangkan kesadaran para santri. Proses menalisasi berbagai nilai kehidupan di pesantren, tidak melalu didekati dengan transfer pengetahuan belaka (melectual questions), melainkan mengajarkan sebuah praktik kehidupan yang bisa digali nilai filosofisnya melalui ibadah. Bakankah para kiai pesantren bisa mengungkapkan makna terdalam sebuah praktik tertentu dan itu secara tidak langsung dapat menjulu dan memotivasi kehidupan para santri?

Seperti halnya ibadah puasa, bagaimana puasa itu dapat dijadikan sebagai model pengami para santri bukan saja untuk membentuk karaksi baik bagi santri tapi sekaligus menumbahkenli keimanan dan kecerdasan mereka. Sebab, puntuk pesantren, sering menekankan para santri/min secara umum agar lebih bisa menunaikan ibadah bulan Ramadhan, sebuah ibadah istimewa yan berkah dan banyak memberikan pelajaran khir umat Islam. Tak salah jika bulan ini, diang almonthial cohomel at Tarkinsh at Rahino State insuped formal condensation bug und bagalmana bisa mendidik dan mengendalik nafsu, sebagai karakter positif menjadi dewasa" yang harus senantiasa sabar, itulia mengedepankan kasih sayang dalam segala hil menjadi gura/orang tua agar bi a sukses menda putri kita.

Selain mengungkap rahasia dan fungsi puasa biasanya para kiai pesantren juga menghubungkan dengan makna terdalam dari Idul Fitri. Menariknya, pada dimensi ini mereka mampu membawa para santri untuk menyadari eksistensi kemanusiaan mereka sendiri. Bahwa manusia pada hakikatnya suka kelembutan, kedamaian dan menolak konflik /kekerasan. Idul Fitri, yang diderivasi dari kata Arab 'idun (kembali) dan alfitrali (watak/dasar manusia), para kiai sering menjelaskan arti Idul fitri itu kepada para santri sebagai momentum untuk mengembalikan fitrah manusia yang nuka kedamaian. Bagi dunia pendidikan, dengan begitu idul fitri bisa dijadikan sebagai momentum refleksi diri, i primana sebagai pendidik di sekolah agar sukses sanglantarhan "generasi emas", di samping cerdas dan sekaligus adalah tergantung metode dan pendekatan para gurunya yang jauh dari kekerasan. makankah selama sebulan penuh kita telah dilatih oleh hagaimana untuk memperoleh "kemenangan" dan kebahagiaan" kita harus mengendalikan amarah? Wajar arbagai predikat orang yang sukses dalam berpuasa alalah muttaqin dan salah satu cirinya adalah alkadimina al-ghaidha wal 'afina 'anin naas (mi amarah dan memaafkan kepada manusia lain).

hari puasa Ramadhan/ hari raya idul fitri. Sebuah mereka lakukan untuk mentransformasi kehidup membentuk budaya baru di pesantren/masi Apalagi sudah menjadi maklum jika biasanya hamasyarakat adalah konsumtif dan pragmatis. Di pola pendidikan yang sering menggunakan badalam mendidik. Maka, dengan makna puasa fitri di atas, dapat dipetik makna filosofisnya menjadi masyarakat yang produktif dan hidi sederhana. Sekaligus bisa menemukan mendalam pendidikan anak anak di pendatren dan secara umum. Yaitu metode yang lebih mengah hati dan perasaan cinta.

Dengan makna puasa dan idul fitri, pua menganjurkan kepada masyarakat/para gan segera meninggalkan bentuk mendidik masikap "amarah", emosi dan suka membentuk ini pasti akan menyebabkan keburukan bagi amarah masa-masa mendatang (Ya ayyuha al-Ladiin) khutuwati al-Syaithan fa innahu ya'muru bi al-fakhsyai wa al-munkar). Bisa jadi, kegagalan pendidikan kita selama ini, yang masih banyak memproduk generasi suka kekerasan, tawuran dan perilaku-perlaku menyimpang lainya, karena salah metode dalam mendidiknya.

Apalagi kita menyadari bahwa anak sebagai amanah dari Tuhan yang Maha Kuasa perlu dirawat dengan sebaik-baiknya. Bentuk perawatan yang terbaik adalah menanamkan cintah kasih kepada anak-anak kita. Sebab cinta dapat menjadi motivator paling baik untuk belajar dan bertumbuh. Cinta mempunyai kekuatan yang dahsyat untuk bisa merubah keadaan anak-anak anda, dari yang biasa menjadi yang luar biasa! Seberapa besar keatuhan" yang diberikan oleh orang tua dan guru kepada anak-anaknya, hal inilah yang akan menentukan masa depan mereka.

Ketika seorang guru atau orang tua yang mendidikmak tidak dengan cinta, anak dengan mudah akan memahami bahwa orang tua atau guru tidak perhatian dan senang dengan mereka. Keadaan seperti ini tentu saja sangat berdampak buruk pada psikologi anak tidak ada kegairahan dan semangat pada hidup menuluk

Kondisi psikis akan menentukan prosestanak. Apabila cinta yang diberikan oleh orang meguru tulus, pasti hati anak akan merasa senggaran. Dalam kondisi demikian, mereka akan menerima setiap materi yang diajarkan memungkinkan anak bergairah dan semanga selalu belajar serta mengembangkan ilmu penggaran dimilikinya secara mandiri. Hat ini, kekuatan cinta telah mampu mempengaruhi, mendan menjadi spirit untuk melakukan sesuatu yang dan positif bagi kehidupan anak.

Pendidikan dengan mengedepankan hati di sebagaimana diterapkan pesantren hisa dikatakan awal pembentukan karakter.Hal ini tentu bekauatan yang luar biasa sehingga mampu mengema dan gaung yang sangat panjang dan lami kita meneriakkan sesuatu pada sebuah bukit, pegama teriakan itu terus terdengar dengan cuku jauh dan panjang bahkan hingga ratusan tahun medari seribu tahun. Ibarat kita melemparkan selam

pada suatu kolam atau danau, percikan dan lingkaran yang dibuat atas dampak dari lemparan itu mampu membuat sebuah lingkaran yang sangat besar, jauh dan lama hingga mampu dirasakan di "bibir pantai kehidupan" itu hingga saat ini. Hal ini menandakan bahwa awal tindakan itu memiliki sebuah kekuatan yang magat dahsyat dan luar biasa hingga mampu bertahan umpai bibir kehidupan seperti ini (Saleh, 2012: 7).

Sudah banyak penelitian yang dilakukan oleh para ahli terkait pentingnya karakter dan cinta bagi pendidikan anak. Salah satu hasil penelitian telah menyatakan bahwa, kelincahan gerakmata, koordinasi antara mata dan tangan, serta sifat-sifat positif lainya berkembang lebih cepat pada bayi-bayi yang ibunya ikut program pengenalan musik bagi bayi dalam kandungan. Dan anak-anak dapat meningkatkan kemampuan berbahasa, kelincahan, dan berbagai ketrampilan mereka dengan musik. Selain itu, penelitian yang dipublikasikan oleh University Of Toronto dengan melibatkan 144 anak usia 6 tahun, berkesimpulan bahwa pelajaran instrumen musik dapat memicu kemampuan matematika dan IQ secara beseluruhan. Semua ini dapat disimpulkan bahwa,

metode mendidik anak dengan cinta menggunakan alat musik, yanyian dan irama men alat yang sangat efektif untuk merangsang out menumbuhkan semangatnya, sekaligus memu tubuhnya, bahkan sebelum anak dilahirkan.

Perkembangan pesantren akhir-akhir ini menyelaraskan dengan perkembangan ilmu pendan tidak sedikit yang telah menerapkan hasil pengara ahli. Pesantren telah meyadari pendan dengan memperhatik aspek perkembangan pada anak. Banyak pesanta telah mentransmoramsi metode pembelajaranya meningalkan cara-cara kuno yang dianggap tidak dan terkandang bertentangan dengan HAI pelanggaran hukum; seperti menggunakan kekerasan dalam mendidik anak. Baik keleberbentuk fisik maupun non-fisik.

Banyak para kiai pesantren telah memah mengerti bahwa anak yang dididik dalam han yang penuh "kebencian", ancaman dan bahkan pukulan, meminjam penjelasan R.M. Berna dapat tumbuh dewasa dengan emosi yang han

Anak-anak yang tumbuh kembang di dalam masyarakat penuh kekerasan punya resiko bermasalah mental dan jasmaninya, sebab hidup di dalam keadaan ketakutan yang ajeg itu membuat mereka sulit untuk menumbuhkan kepercayaan pada orang lain, kemandirian, dan kompetensi sosial (Bern, 2004: 233). Setiap kata-kata kotor yang ditujukan pada anak, seperti anak nakal, handel, bengal, malas dan bodoh. Kata-kata seperti ini, selain terbukti tidak efektif untuk mendidik anak-anak ke mah yang lebih baik dan menjadi sesuai yang diharapkan orang tua. Justru sebaliknya kata-kata kotor dan hinaan tersebut akan selalu dikenang dan terekan dalam memori anak dan yang lebih parah dapat membunuh kakrakter mak. Dampak lain yang telah banyak disadari para kiai din ustadz, bahwa anak-anak yang hidup dalam lingkungan penuh kekerasan, baik secara fisik maupun non-fisik akan mengalami berbagai gangguan kejiwaan dan cenderung meniru perilaku yang buruk ini ketika mereka sudah dewasa. Bukankah mengajar scsungguhnya adalah memberi teladan?

Tentang keteladanan, dengan membaca ulang sejarah kita telah banyak peninggalan berupa contohcontoh bagaimana keteladanan yang telah diberik para kiai dalam mendidik para santri mereka Para Semarang ini, semua orang mengenal Kiai Saloh III guru dari Kiai Hasyim Asy'ari, K. Ahmad Dahlan A Kartini, Yang mempunyai kitab almunjum banyak memberi keteladanan dalam hal keelel kecintaan, keikhlasan dan kehidupan tanpa Waiar dengan sentuhan dingin para kiai, separa Saleh Darat, dan para kiai lainnya-banyak melali sejumlah ulama yang telah berjasa besar bagi politik kemerdekaan dan pembangunan bangsa Ind Model-model pendidikan para kiai kita, see mendatangkan kehidupan penuh kedamian, 10/11 menghormati para sesepuh, dan perilaku-perilakulainnya, perlu segera diterapkan dalam perlu pendidikan kita-agar sebagai bangsa kita selemba keterpurukannya. Terutama hilangnya atau musuk karakter-kurakter positif di masyarakat kita selaman

Sebagai langkah pertama dan percontolisah para santri di linkungan pesantren, para santri di setelah melakukan shalat 'Idul Fitri, segera budaya "sowan" kepada orang-orang

mereka. Sebagai bentuk perwujudan cina kasih, penghormatan dan ketakziman kepada mereka (wa huwa bi sabqin haizun tafdhila, mustaljibun tsanaiya aljumila). Para santri memang ditanamkan untuk niemuliakan para guru dan orang-orang tua serta dilarang sedikitpun meremehkan mereka, Sebab, jasa-jasa orangorang sepuh atas kesuksesan merekasekarang maupun setelah lulus pesantren. Tentu saja banyak manfaat yang bisa diperoleh para santri melalui, apa yang sering discbut dengan sillaturrahmilsillaturrahimini. Selain mendatangkan rejeki, memanjangkan umur dan barakah, sebagaimana disebut dalam beberapa hadis rasul. Killamerahim, pada hakikatnya metode uswah hasanah yang efektif bagi para santri. Bagaimana perwujudan cinta kasih dan penghormatan antara yang muda kepada sing tua itu terwujud. Melalui momentum sillaturrahmi, menningkinkan saling sharing/komunikasi dan yang tarpenting bisa saling mendo'akan dan saling memberi miniat kepada kesabaran dan ketakwaan.

MetodePendidikan dalam Dunia Pesantren

Sebagailembaga yang
sejarahperkembanganpondok pesantrenmemiliki m
model pengajaran yang bersifat non-kli
yaitumetodesistempendidikandenganmetodepengal
etonemdansorogan.Kedua metode ini, merupakan m
yang digunakan dari awal berdirinya pesantinusantara dan senantiasa dipertahankan
sekarang.Meskipun seiring dengan perkemban
terjadi metode pendidikan pesantren juga menggunakan sistem klasikal.

Dengan berbagai metode yang diteruja dikembangkan pesantren menurut Affandi (2001: 81), mampu membentuk tradisi pesantren yang merujuk pada proses belajar tum dapat menampilkan satu sosok lulusan pesantre berwawasan luas, berkepribadian matan berkemampuan tinggi dalam melakukan rekayan

Adapun metode-metode pengajaran )

1.Metode Sorogan (Individual Learning Process)

Metode sorogan adalah suatu metode pengajaran bersifat individual yang sering digunakan di pesantren. Biasanya metode ini untuk tingkat pemula dan dilakukan dengan cara santri mengajukan suatu kitab kepada kiaiuntuk dibaca di hadapan kiai. Namun para santri yang cukup pandai juga bisa men sorog-kan (mengajukan) kitab kepada kiai untuk dibaca dihadapannya. Penggunaan metode ini, kalau di dalam membaca dan memahami kitab kuning terdapat kesalahan maka kesalahan tersebut akanlangsung dibenarkan oleh kiai(Mujib, 2010: 236). Metode soroganini biasanya santri meminta kepada kyai untuk mengajarkan ilmu-ilmu tertentu dan dalam waktu tertentu pula. Keinginan menerima ilmu ini penekanannya oleh santri itu sendiri.

Metode pengajaran sorogan di pesantren memperlihatkan corak tradisional pesantren itu.Metode ini dalam praktiknya biasanya dilakukan oleh kiai dan atau santri senior, dengan membaca serta menyimak kitab tertentu yang diikuti oleh sejumlah santri dalam jumlah yang amat banyak.Di hadapan kiai, para santri dapat mendengarkan secara langsung keterangan beberapa ayat al-Qur'an atau kitali kuning yang diterjemahkan di hadapanya. Sebila para santri bisa mengulangi apa yang telah dialili sehingga harapanya para santri betul-betul menjulan dan memahami pelajaran agama dengan bah benar.

Dalam sistem sorogan murid-murid dilisecara individual sesuai dengan kemampuankitab-kitab yang dipelajarinya,Sistem
biasanya diberikan santri-santri yang bani
untuk memperoleh binaan secara intensif. Diliprosesnya, sistem sorogan ini, menurut Asip
Muhtadi (2004: 85), menggambarkan
komunikasi yang berlaku di lingkungan pamonolog, komunikasi tatap muka, personal dibertumpu pada bentuk komunikasi lina
communication). Dalam hal ini, tentu
berfungsi sebagai sumber informasi, guru belu
utama, dan sekaligus berperan sebagai peminin
memainkan kekuasaan 'mutlak'.

Disebabkan metode sorogan cenderung bersifat monoton, indoktrinani Paulo Freire (1991) atau penganut aliran-aliran pendidikan kritis, sistem pesantren dengan pendekatan ini nyata-nyata menerapkan model bank. Karena yang ada hanya pemberian yang terus-menerus kepada peserta didik atau santri. Sehingga para santri, nampak tidak diberi kebebasan untuk menginterpretasi terhadap setiap teks yang dibacakan kepeda mereka. Para santri juga terkesan dituntut hanya menghapal sejumlah kitab-kitab dan dijauhkan dengan mengali fenomena alam.

Meskipun harus diakui, metode sorogan ini memberi implikasi positif bagi penguasaan yang mendalam para santri terhadap isi kitab-kitab kuning yang dipelajari.Karena metode ini dilakukan secara individual dari santri behadapan langsung dengan kiai, maka terjadi hubungan yang mendalam dan saling mengenal dari hati ke hati antara keduanya (Romas, 2003: 71).Di samping mempunyai otentisitas materi/substansi ajaran agama Islam yang ditransmisikan dari satu generasi ke generasi

selanjutnya dengan sebuah pola dan pendekatan sudah teruji. Apalagi dalam pengembangan aplikasi metode ini akan menuntut adanya kerajinan, ketelatenan dan disiplin para Sehingga dengan demikian metode ini dapat besecara efektif dalam pelaksanaannya memungkinkan para kiai mengawasi, meniai membimbing para santrinya secara maksimal.

Bahkan mampu membentuk tradisi interesendiri yang terbentuk dari epistemologi kaliyang berlandaskan pada berbagai Kitab Kunisterpilih.Pesantren meskipun dengan metaksangat sederhana ini, dari awalnya sudah membentuk "literary" bagi orang Jawa.Ini dari pengetahuan mereka tentang agama melaksitab bertulisan dan berbahasa Arab.Dari sini asumsikan bahwa menjadi santri berarti juga tahu agama (melalui kitab-kitab tersebut) Alistidak seorang santri itu bisa membaca al-Qari dengan sendirinya membawa pada sikap lalam memandang agamanya.

Tetapi sayangnya dalam perkembangannya, Kitab Kuning yang menjadi pilihan sebagai referensi utama pesantren dan diajarkan dengan meto. sorogan pada umumnya adalah kitab-kitab yang memfokuskan diri pada kajian Fiqih, nahwu sharaf, dan meninggalkan kitab-kitan tasawuf.Sehingga bisa dikatakan, kajian Kitab Kuning yang dikembangkan di pesantren lebih berorientasi pada fiqh minded. Materi yang dikaji lebih banyak bersifat parsial dan terkesan tidak komprehensif.Maka akhirnya. ditengarai pesantren melahirkan para santri yang besikap formalisme dalam beragama, tertutup dan kurang bisa menghargai keanekaragaman sebagai salah satu karakter masyarakat modern.

Upaya pemecahan mendasar dari kondisi seperti ini dapat dicari solusinya melalui pengembangan wawasan berpikir dikalangan pesantren dengan memperkaya basis metodologi keilmuan, selain basis materi yang selama ini digunakan.Bagaimanapun juga, salah satu kekurangan dunia pesantren hingga saat ini dengan metode torogan ini adalah kurangnya pengembangan

Kuning.Selain itu, agenda utama lain mengkinstruksi kurikulum adalah mengorian pendidikan pesantren pada menumbuhkembangkan potensi intuisi spiritualitas peserta didiknya sebagai puna terbentuknya dimensi intelektualitasnya.

# 2.Metode Wetonan(collective Learning Person)

Metodewetonanatauseringdisebutden
nganadalah sistem pengajaran yang dilakukan
eara kiai membaca kitab suatu kitab da
membawa kitab yang sama, ketika kiai membaksud isi kitab tersebut maka santri membara struktur kata atau kalimat yang di bara pada kitab miliknya masing-masing (Galha Biasanya para kiai pesaatren ketika membaca kitab kuning m

para santri dengan cara yang cepat dan kilat. Model ini sering dipakai juga untuk ngaji "kilatan", seperti ketika pada bulan ramadhan.

Disebabkan metodewetonan di pesantren, didalamnyaterdapatseorangkiai yang membaca suatu kitab dalam waktu tertentu, sedangkan santrinya membawa kitab yang sama lalu santri mendengar dan menyimak bacaan kiai. Maka, metode ini dapat dikatakan sebagai belajar proses mengaji kolektif(Mujib, 2010: 236).Sistem wetonan/bandongan adalah pengajian yang dilakukan oleh seorang kiai yang diikuti oleh santrinya dengan tidak ada batas umur atau ukuran tingkat kecerdasan.Sistem pembelajaran model ini, kabarnya merupakan metode yang diambil dari pola pembelajaran ulama Arab.Sebuah kebiasaan pengajian yang dilakukan di lingkungan Masjid al-Haram.

Metode wetonan/bandongan sering juga disebut dengan halaqah dalam arti bahasanya adalah lingkaran santri.Sedangkan halaqah yang dimaksud di sini adalah sekelompok santri yang belajar di bawah bimbingan seorang guru atau ustadz atau kiai yang mendiskusikan pemahaman terhadap suatu mendiskusikan pemahaman terhadap suatu mendiskusikan pemahaman terhadap suatu mendiskusikan kitab tertentu. Adapun waktunya metode wetanini, santri mengikuti jadwal yang ditetapkan oleh kyai. Umumnya waktu mengaji sehabis shubuh, setelah dzuhur, setelah maghal setelah isya' serta pelaksanaannya bisa di ataupun di ndalem (rumah kyai). Yang jelah metode weton ini dalam mempelajari kitab agama Islam, para santri bersama-sama dengatau ustadz berada dalam suatu tempat mempelajari dan mendiskusikan kitab tertenta bersama-sama.

Dalam prakteknya metode ini
menekankan ketaatan kepada kiai.Santri
pengawasan kiai sepenuhnya, metode ini
menekankan aspek perubahan sikap (morili
santri memahami isi kitab yang dibaca oleh ti
kiai tidak begitu memperhatikan pemahami
santri, oleh sebab itu para santri yang kumi
dan sering terlambat dalam mengikuti
dengan model ini, bisa dipastikan pasti mene

banyak kendala dan kesusahan dalam mengikuti pelajaran selanjutnya.

Selain itu, dalam metode wetonan tidak ada ikatan yang mengikat kepada santri untuk harus mengikuti hal tersebut. Metode wetonan adalah kiai membaca suatu kitab dalam waktu tertentu dan santri membawa kitab yang sama kemudian santri yang mendengarkan dan menyimak pengajaran kiai tersebut sekaligus mengesahi atau memaknai Kitab Kuning,

Dalam metode wetonan ini santri diberi kebebasan untuk mengikuti atau tidak mengikuti pembelajaran ini sesuai kehendak santri.Dalam metode ini tidak ada penelitian terhadap santri dari kiai tentang tingkat kepandaian dan tidak ada bentuk kenaikan kelas. Hanya saja santri yang telah mempelajari kitabnya bisa melanjutkan ke kitab lain yang jenjangnya lebih tinggi.

Metode Hafalan dan Majlis Ta'lim

hafalan Metode atau sering tahfidzyaitu sistem belajar yang mewajibkan membaca di luar kepala kitab-kitab yang dialetti kiai, meskipun tanpa memahaminya (Roman, 71).Metode ini digunakan untuk menguasal pelajaran.Caranya dimulai dengan belajar mili kitab, memberi arti pada setiap teks, memahan dengan benar, dan kemudian menghafalnya kepala. Tidak disebut pesantren kalau tidak musik tradisi hafalan yang kuat, bahkan terdapat belami pesantren yang mensyaratkan kelulusan para umu menghapal beberapa kitab nadhaman seperi fivaliyang berjumlah 1000 bait, aljurmiyyah des mrity.Paling tidak, banyak pesantren mewajibkan para santrinya menghapal almeskipun dalam surat-surat pendek/juz 'amma

Metode hafalan yang dikatakan warisan metode klasik yang digunakan di tengah ini banyak digunakan di pesantren, metode ini cukup murah, tidak dibutuhkan hari memacu belajar sungguh-sungguh di kalangan Metode ini semakin diintensifkan pengguna

karena mereka yang hafal kitab-kitab tersebut dianggap santri yang cerdas, dan berpotensi untuk menjadi kiai.

Adapun metode Majlis Ta'lim adalah lembaga pendidikan non formal Islamyang memiliki kurukulum tersendiri, diselenggarakan secara berkala dan teratur yang diikuti oleh jamaah yang banyak.Dengan tujuan membina dan mengembangka hubungan yang santun dan serasi.Dalam pelaksanaan metode ini dilaksanakan dengan kurun waktu tertentu.Tema-tema yang diangkat biasanya, berhubungan dengan akhlak, keimanan dan ketakwaan di samping menerangkan tata cara ibadah, seperti shalat, wudhu, puasa, zakat, dan ibadah haji.

#### 4 Mudzakarah, Musyawarah, dan Bahtsul Masail

Yang dimaksud *mudzakarah* adalah melakukan pertemuan ilmiah secara khusus membahas membahas persoalan agama pada umumnya.Dengan penerapan metode ini diharapkan santri dapat memecahkan suatu permasalahan dengan (Ismail dan Mukti, 2000: 177).Metode memungkinkan para santri membuat abstratul menangkap ide-ide dasar yang terdapat dalam kitab kuning serta membuat keputusan berbagai persoalan yang terjadi dalam kehidupan.Bahkan dalam metode ini santri akselerasi akan membangun mental yang kuntah dalam mengemukakan pendapat secara dan dan juga melatih santri untuk menghargai perorang lain.

Metode ini di pesantren juga sering dengan musyawarah.Kegiatan syawir, dilakukan pada malam hari setelah malam.Kegiatan ini seringkali dipimpin oleh santri senior yang dianggap mumpuni penguasaan pada kitab-kitab tertentah musyawarah ini, membedakan dengan kedua sorogan dan bandongan yang sama-sant memberi ruang para santri untuk berakan dialogis.Bahkan lebih menekankan pada seminalal-ingiyadh (semangat mendengar dan panalal-ingiyadh semangat mendengar dan panalal-ingiyad

Kyai dan Guru). Sedang sekarang dengan penambahan metode musyawarah ini, terjadi semangat ruh alintiqad (sikap kritis mempertanyakan).

Penerapan metode musyawarah dan bahtsul masail di pesantren yang cenderung kritis dan mengedapankan rasionalitas seperti ini bukan berarti tanpa efek. Salah satunya adalah munculnya keberanian santri ketika harus menyampaikan ketidaksetujuannya kepada para kiai.Bahkan ketika hendak bertemu Kyai pun tidak harus menggunakan sistem perantara. Mereka bisa langsung menemui di rumahnya, akan tetapi tetap diiringi dengan normanorma kesopanan yang berlaku.

Penggunaan metode musyawarah ini, juga telah memunculkan "Tradisi Intelektual Santri". Tradisi musyawarah juga sering digunakan pada pesantren-pesantren mahasiswa.Menurut Binti Maunah, dalam buku hasil penelitiannya di Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang.Metode musyawarah menampakkan sebuah gejala pergeseran hubungan yang terjalin antara santri dengan Kyai disana lebih mengarah pada hubungan yang bersifat rasional-

ilmiah.Dalam hubungan ini, ketika ketidaksesuaian pandangan dengan Kyai, santil memberikan argumentasinya sendiri logis.Disini sudah terlihat sikap kritis santil notabene adalah mahasiswa.

dari pesantren mahasiswa juga sering digunakan pesantren progresif. Sebuah pesantren sebagai hasil penelitian Chumaidi Syarief Romas (2001)
41), ditandai oleh beberapa karakter yaitu menggunakan metode bandongan dan soropa halaqah, tetapi proses pembelajarannya selalu tanya jawab, dialog, bahkan bersifat kritis. Petipe ini berbeda dengan sistem pendidikan pekonservatif, karena lebih menekankan pada penalaran, menyediakan kebebasan yang lebih dalam menyampaikan pendapat dari santu guru.

Hampir mirip dengan metode musu adalah bahtsul masail, dalam hal ber membahas dan memecahkan berbagai dengan menggunakan rujukan kitab kuntu merupakan bagian tradisi intelektual pesantren.Letak perbedaannya, kalau musayawarah hampir dilakukan setiap malamdan pesertanya para santri di kalangan internal pesantren.Sementara kalau bahtsul masail dilakukan melibatkan beberapa diskusi yang pesantren, dilakukan oleh para santri pilihan yang sudah memang mahir membaca kitab kuning.Pelaksanannya juga dilakukan pada waktu tertentu dan topik yang diangkat biasanya mengangkat berbagai persoalan kontemporer yang sedang hangat di masyarakat.

Selain beberapa metode yang disebutkan di atas, perkembangan pesantren dari sudut metode pengajarannya juga memperlihatkan sifat dinamis yang dimiliki lembaga ini. Bahkan sekarang, sudah banyak diperkenalkanlah metode pengajaran baru ke dalam sistem pendidikan modern yang selalu memiliki resonansi di lembaga pesantren. Bentuk pengajaran modern ini secara bertahap telah diadopsi oleh pesantren, sesuai dengan dimensi waktu yang melahirkan setiap metode tersebut. Dalam jangka waktu yang panjang terlihat pengenalan metode

modern tersebut dalam lembaga pesantren mulai metode madrasi, diskusi sampai seminar.

# Bab 6 PESANTREN DAN ISU-ISU KONTEMPORER

## A. Pesantren dan Demokrasi

 Perubahan politik yang secara dramatis berlangsung di Indonesia telah menempatkan bangsa ini dalam posisi dan konstelasi yang dilematis dan kompleks. Pertarungan elit politik telah berimbas pada ketidakharmonisan dan retaknya bangunan kohesi sosial-masyarakat di akar rumput. Kondisi semacam ini diperparah dengan sikap masyarakat yang cenderung ingin menang sendiri, sering bertindak emosional dan berakhir dengan kerusuhan/konflik. Realitas semacam ini dari perspektif pendidikan menunjukkan telah terjadinya proses rekayasa yang amat lama sehingga teori yang membuktikan adanya keterkaitan yang amat erat antara politik, ekonomi dan pendidikan tidak muncul dikalangan bangsa Indonesia. Oleh karena itu transformasi pendidikan harus dilakukan agar pendidikan mampu mempersiapkan generasi baru memasuki alam demokrasi.

Transformasi menuju budaya demokratis di negara ini mutlak diperlukan. Sebab, merealisasikan budaya demokratis dapat dipandang sebagai suatu mekanisme dan cita-cita hidup berkelompok yang ada dalam UUD 1945 yang disebut kerakyatan. Demokrasi dapat juga dipandang sebagai pola hidup berkelompok dalam organisasi Negara, sesuai dengan keinginan orang-orang yang hidup dalam kelompok tersebut.

Lebih-lebih dengan melihat Negara Kesatuan Republik Indonesia ini yang mempunyai kelebihan berbeda dengan negara yang lainnya Diantaranya Indonesia merupakan negara yang tidak saja multisuku, etnik dan agama, tetapi juga multi budaya. Kemajemukan tersebut pada satu sist merupakan kekuatan sosial dan keragaman yang indali apabila antara satu dengan yang lainnya saling bersinergi dan saling berkerjasama untuk membangun lain, apabili bangsa. Namun. disisi yang kemajemukan tersebut tidak dikelola dan dibina dengan tepat dan baik akan menjadi pemicu sekaliput penyulut konflik kekerasan yang telah menguru energi dan merugikan tidak saja jiwa dan materi tetapi juga mengorbankan keharmonisan antar sesama masyarakat Indonesia.

Ditambah lagi, semua orang maklum jika dalam tatanan kehidupan demokrasi terkandung nilai dan prinsip bagaimana seharusnya seseorang atau kelompok warga negara dan lembaga kenegaraan berperilaku yang mencerminkan nilai-nilai demokratis dalam kerangka menjaga kepentingan dan kehidupan bersama secara rasional, toleran, adil dan damai. Oleh sebab itu, demokrasi menjadi salah satu unsur penting dalam rangka mewujudkan Indonesia baru yang demokratis dan berkeadaban.

Kenapa mewujudkan demokrasi berarti mewujudkan civil society? Sebab, dengan negara demokratis memungkinkan praktik penyelenggaraan negara dimana hak-hak asasi manusia bukan saja dilindungi namun sekaligus bisa dipraktikkan tanpa ada hambatan (Pamudji, 1983: 54). Apalagi bentuk pemerintahan demokratis merupakan bentuk pemerintahan yang ditata dan diorganisasikan berdasarkan prinsip-prinsip kedaulatan rakyat

(popular sovereignity), kesamaan politik (political equality), terjadinya konsultasi atau dialog dengan rakyat (popular consultation), dan berdasarkan pada mayoritas (Thoha, 2004: aturan suara 99). Pemerintahan demokratis bertujuan untuk mewujudkan kehidupan masyarakat yang mengutamakan perdamaian tanpa adanya kekerasan pemaksaan maupun kehendak, memberikan kebebasan individu untuk menentukan nasibnya sendiri, terciptanya hubungan saling menghormati antara satu masyarakat dengan masyarakat lain yang notabene beragam/majemuk, berusaha meempunyai kewajiban bersama mewujudkan ketertiban bersama serta menjunjung tinggi hak-hak mayoritas disbanding kepentingan individu/golongan.

Di samping itu, sistem pemerintahan demokratis dalam dunia modern ini menjadi sesuatu yang sangat ideal dan urgen. Kebebasan dan demokrasi merupakan syarat utama bagi promumodernisasi, dan modernisasi merupakan syarat utama bagi perubahan dan rekonstruksi struktur sonal (Hanafi, 2005). Karena dengan demokrasilah yang

dapat mempersatukan beragam arah kecenderungan kekuatan-kekuatan bangsa. Demokrasi dapat mengubah ketercerai beraian arah masing-masing kelompok menjadi berputar bersama-sama menuju kedewasaan, kemajuan, dan integritas bangsa. Demokrasi menjadi sedemikian penting dalam sebuah negara yang pluralistik karena peri-kehidupan bangsa yang utuh hanya bisa tercapai dan tumbuh dalam suasana demokratis (Dhakiri, 2010: 47).

Pertanyaan yang muncul kemudian adalah bagaimana menumbuhkembangkan budaya demokratis yang sesuai dengan kepentingan dan keinginan rakyat banyak? Untuk menjawab ini semua institusi yang ada di Indonesia perlu berperan aktif, mendukung dan mempunyai good will serta ketulusan untuk mewujudkannya (Azizy, 2004: 112). Relefan dengan kepentingan ini, yaitu guna membangun masyarakat yang demokratis diperlukan institusi pendidikan (seperti pesantren) yang bertujuan agar warganya tidak sekedar mampu mengaji, membaca dan berhitung. Tetapi pendidikan yang juga mempersiapkan warga masyarakat dalam memahami

fungsi pemerintahan yang demokratis sesuai dengan konstitusi dan memahami konsep operasional pasar bebas (Zamrani, 2010: 8).

Meminjam penjelasan Lyn Hass, bahwa dalam rangka pengembangan menuju model pesantren demokratis, pesantren perlu menerapkan pendidikan untuk semua, memberikan skill, penekanan pada kerja sama, pengembangan kecerdasan ganda, integrasi program pendidikan dengan kegiatan pengabdian pada masyarakat, agar mereka memiliki kepekaan sosial (Rosyada, 2004: 18). Untuk keperluan ini, pesantren perlu dikelola sedemikian rupa dengan struktur yang memungkinkan praktik-praktik demokrasi, seperti sikap keterbukaan para kiai/ustad, memberikan kebebasan bagi para santri untuk berpendapat sekaligus sikap kritis.

Sekaligus pesantren perlu mempersiapkan masyarakat mampu menjadi warga negara yang diharapkan dapat ikut serta dalam mewujudkan nilah nilai demokrasi. Sebab dengan keikutsertaan tersebut berarti pendidikan pesantren telah ikut andil dalam menyiapkan para santri untuk terbiasa bebas berbicara dan mengeluarkan pendapat secara bertanggungjawab, terbiasa mendengar dengan baik dan menghargai pendapat orang lain, menumbuhkan keberanian moral yang tinggi, terbiasa bergaul dengan rakyat, ikut merasa memiliki, sama-sama merasakan suka dan duka dengan masyarakatnya, dan mempelajari kehidupan masyarakat.

Lebih dari itu pesantren sebagai salah satu model lembaga pendidikan yang lebih tua dari umur republik ini diharapkan menjadi pelopor pendidikan demokrasi yang mengedepankan sikap toleran. Sikap toleransi serta demokrasi akan menjadi satu-satunya perekat persatuan dan kesatuan diantara kita, yang berupaya untuk didorong. Dialog yang cerdas dan dewasa antar berbagai kalangan, baik untuk diretas dan dikembangkan. Kebersamaan dalam berkarya dilingkungan sosialnya adalah cara konkrit dalam meredam konflik. Islam dengan pesantrennya sebagai mayoritas agama didorong menjadi landasan untuk penegakan HAM dalam proses demokrasi yang damai.

Ditambah lagi, pendidikan pondok pesantren sebagai bagian integral dari sistem pendidikan bangsa strategis untuk mendukung posisi memiliki tercapainya salah satu tujuan pendidikan nasional seperti itu, yaitu membentuk masyarakat yang berbudaya, beradab dan demokratis. Apalagi, harus dicatat, dewasa ini pondok pesantren tidak hanya memainkan peran tradisionalnya, yaitu transmisi dan transformasi ilmu-ilmu keislaman, pemeliharaan tradisi muslim dan reproduksi intelektual ulama, namun lebih luas dari itu pondok pesantren telah menjadi wahana pembangunan yang berpusat pada dan sekaligus sebagai pusat masyarakat pengembangan pembangunan yang berorientasi nilai.

Secara fungsional pondok pesantren telah memerankan multifungsi, pesantren bukan saja sebagai tempat mengaji saja melainkan tempat mengkaji berbagai realitas dan kebutuhan problem solving yang sedang terjadi di luar pesantren. Di samping pesantren tetap mengaji kitab kuning, pesantren juga sebagai lembaga pengembangan intelektual, sosial ekonomi dan iptek. Pesantren telah

dijadikan sebagai sebuah gerakan penyadaran transformatis sekaligus pemberdayaan masyarakat (empowering people), mengadvokasi ketidakadilan atau diskriminasi gender, pluralisme, HAM dan demokrasi. Bahkan terdapat beberapa pesantren yang telah berkembang pesat menjadi sebagai lembaga pendidikan tinggi, sebagai lembaga pengembangan olah raga, seni dan budaya.

Masyarakat pesantren terutama melalui sentuhan tangan dingin para kiai mulai tumbuh kepedulian terhadap isu-isu kontemporer yang harus segera direspon oleh pesantren. Termasuk kepedulian melalui pendidikan pesantren santri ditanam dan dikembangkan sikap politik dan kemampuan untuk berpartisipasi dalam proses politik. Pesantren memang bukan lembaga politik, namun memiliki dampak yang signifikan atas proses politik lewat tanggung jawab, pesantren membekali santri dengan pengetahuan dasar tentang kehidupan sosial, ekonomi dan politik, serta mengembangkan daya kritis dan kejujuran untuk komunikasi dengan masyarakatnya. Pesantren juga memiliki tanggung jawab melengkapi santrinya

dengan kemampuan memerankan fungsinya sebagai anak bangsa di lingkungan masyarakat yang demokratis. Lebih luas dan mendasar dari pada itu semua, pesantren memiliki tanggung jawab utama untuk mengembangkan pengetahuan dan kemampuan santri guna berpartisipasi dalam membangun masyarakat yang lebih baik.

Demokrasi sebenarnya bukan sesuatu yang baru bagi dunia pesantren. Hal ini bisa dibuktikan oleh berbagai hal. Pertama, telah lama dunia pesantren menggeluti nilai-nilai demokrasi, terutama ketika muncul program pengembangan masyarakat di pesantren sekitar tahun 1970-an. Tema yang diangkat kala itu memang tidak memakai kata demokrasi, tetapi isu yang dikembangkan mempunyai kemiripan. Misal isu pengembangan masyarakat yang diangkat oleh LP3ES pada awal 1970-an, yang intinya ingin partisipasi masyarakat dalam membangkitkan meningkatkan ekonomi. membangundan dikaitkan isu demokrasi sekarang, barangkali program itu mirip atau sama dengan program partisipasi akuf untuk menyuarakan kehendak (Makruf, 2005: 1).

Kedua, akhir-akhir ini pesantren bahkan sudah menjadi bagian arus utama perubahan politik di tanah air. Kiai menjadi daya tarik politik yang sangat kuat karena dapat berkomunikasi langsung dengan masyarakat, Hal ini dapat dilihat, misalnya dalam penelitian Endang Turmudi, yang mengungkap signifikansi antara dukungan kiai di Jombang dengan perolehan suara yang diperoleh sebuah partai politik. Ketiga, saat ini juga banyak lulusan pesantren yang terlibat aktif dalam perubahan politik secara nyata. Naiknya tokoh pesantren seperti Gus Dur (KH. Abdurrahman Wahid) menjadi presiden adalah bukti yang nyata dari pergeseran peran politik kiai di tingkat politik yang lebih besar, Bahkan Gus Dur, terlepas dari berbagai kekurangan yang melekat padanya, ketika menjabat menjadi presiden banyak memperjuangkan demokratisasi.

Keempat, saat ini juga banyak NGO dan LSM serta kelompok studi yarig anggotanya lulusan pesantren, sangat aktif menyuarakan demokrasi dan menjadi pendukung utama konsolidasi demokrasi di Indonesia. Diskusi para pakar alumni pesantren yang Demokratisasi" juga membuktikan bahwa mereka ternyata tidak asing dengan nilai-nilai demokrasi, seperti pluralisme, kesetaraan, dan sebagainya (Suaedy (Ed.), 2003). Hal ini dikarenakan pesantren dengan misinya menebarkan Islam rahmatan lil 'alamin, sebenarnya sudah syarat dengan nilai-nilai humanisme universal.

Selain itu relevansi pesantren dan demokrasi bisa dilihat dari prespektif misi suci Islam yang diajarkan pesantren vaitu untuk menumbuhkembangkan etika dan akhalakul karimah pada diri santri. Sementara Ide demokrasi dari kacamata perkembangan peradaban politik umat manusia adalah suatu prinsip etika yang digunakan dalam bidang politik pemerintahan dan idiom demokrasi ini sebetulnya adalah sebuah idiom yang oleh sebagian orang dipersepsikan sebagai pilihan sistem politik. Oleh karena demokrasi itu sendiri dianggap mengandung napas substansi etik inheren di dalamnya (Nurtjahto, 2006: 44-45), dan menuntul prasarat bagi terwujudnya sebuah masyarakat madani.

yaitu pemerintahan yang menjunjung tinggi supremasi hukum dan menjunjung prinsip persamaan, kebebasan, pertanggung jawaban, kedaulatan rakyat, dan musyawarah maka demokrasi dengan begitu tidak bertentangan dengan nilai-nilai moral pesantren.

Bahkan demokrasi adalah merupakan prinsipprinsip kemanusiaan universal yang menjadi jati diri Islam dan diajarkan di pesantren. Bukankah Abdurrahman Wahid pernah menyatakan bahwa, Islam itu adalah agama demokrasi. Dengan alasan; 1) Islam adalah agama hukum, sehingga orang harus diperlakukan sama, 2) Islam memiliki asas musyawarah (syura), untuk menyatukan berbagai keinginan dan kehendak. 3) Islam berpandangan untuk memperbaiki kehidupan. 4) sebagaimana demokrasi Islam juga mengedepankan prinsip-prinsip keadilan (Ghofur, 2002: 42-43). Islam juga memiliki sendi-sendi ajaran yang menjamin kebebasan berfikir, kebebasan berkeyakinan dan kebebasan berpendapat. Syariah menjunjung tinggi prinsip-prnsip tersebut, dan memerintahkan pada

Kesadaran seperti itu menurut analisis Hefner (2001: 23-25) dalam bukunya Civil Islam (Islam dan Demokrasi di Indonesia), muncul hampir di semua komunitas muslim yaitu pada era modern awal. Pada saat para penguasa pembaru di dunia Islam memulai modernisasi dengan maksud untuk menanggapi tantangan politik Barat, Luasnya kolonisasi Barat juga mendorong pembaru Islam di luar negera untuk menuntut dibukanya kembali pintu penafsiran agama (ijtihad). Sepanjang jalan sejarahnya yang panjang, telah menyaksikan serangkaian Islam dunia pembaruan keagamaan, sebagian besar seruan untuk kembali ke Al-Qur'an dan sunnah Nabi Muhammad. Akan tetapi, para pembaru akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20 memberikan imperatif skripturalis ini simpul baru. Bagi mereka, pesan Islam mensyaratkan agar muslim mengolah diri mereka sendiri menyangkut ilmu pengetahuan, pendidikan, dan bentuk-bentuk asosiasi modern. Pembaruan ini tidak hanya dimaksudkan untuk memberi umat Islam keaslian firman, tapi juga sarana bagi pencapaian modernitas budaya. Satu respon terhadap perubahan ini adalah keinginana akan persamaan, kemerdekaan dan demokrasi. Apapun etimologi historisnya, disebagian besar dunia Islam, gagasan-gagasan ini tidak lagi hanya merupakan kesanggupan akademis yang terbaratkan atau intelektual warung kopi. Ditarik dari stratosfir akademik ke dunia kehidupan lokal, gagasan-gagasan demokrsai telah menjadi satu arus dalam upaya yang lebih besar untuk memberikan bentuk etis terhadap kehidupan publik.

## Membangun Kesetaraan Gender dan Partisipasi Politik Perempuan

Posisi perempuan dihadapan kaum laki-laki, selama ini telah menimbulkan stigma kurang menguntungkan bagi kaum hawa. Hal ini disebabkan terjadinya kontruksi kultural akibat paradigma konvensional-telogis yang sering menyematkan perempuan hanya sebagai sosok yang memiliki kodrat "kewanitaan", tidak lebih, yaitu sebagai konco wingking bagi kaum adam. Perempuan selalu diidentikkan dengan persoalan dapur, sumur, dan kasur.

Segala persoalan domestik; mengurus rumah, mencuci, memasak, macak (berdandan cantik agar sedap dipandang oleh laki-laki dan bisa memuaskan kebutuhan sex mereka) dan manak (melahirkan). Sementara posisi laki-laki, sering ditempatkan lebih tinggi dan mulia dibanding perempuan. Sebab, "laki-laki adalah imam bagi perempuan". Konsekuensi prespektif ini, perempuan harus manut dan mengikuti apa yang menjadi kehendak dan ridlo kaum laki-laki. Menolak perintah laki-laki, dianggap kuwalat dan ditakut-takuti tidak masuk syurga, Praktis saja, sudah sekian lama, kondisi perempuan membisu dan tidak berani bicara apalagi memberontak untuk menyuarakan kebebasan dan hak asasinya.

Sungguh selama ini di tengah-tengah masyarakat kita telah mengalami berbagai ketidakadilan baik bagi laki-laki maupun perempuan karena banyak yang kurang memahami konsep gendaritu. Ketidak adilan ini, menurut Mansour Fakih (1996-12) menyebabkan marginalisasi atau proses pemiskinan ekonomi, subordinasi atau anggapan tidak penting dalam keputusan politik, pembentukan

streotipe, pelabelan negative, kekerasan (violence), serta beban kerja lebih panjang dan banyak (burden). Bahkan para ulama juga mengalami perbedaan penafsiran tentang persoalan gender ini. Rata-rata menyatakan bahwa laki-laki dan perempuan memang beda, bukan masalah anatomi, melainkan juga masalah lain. Pandangan ulama klasik seperti ini, disebabkan penafsiran mereka yang "bias gender" dan menurut Amina Wadud, hal ini karena ditulis oleh laki-laki maka terjadi pelibatan pengalaman laiki-laki dan penafsiran disesuaikan dengan prespektif dan kehendak/kubutuhan mereka (Suaedy & Antoni, 2009: 234-235). Sedangkan menurut Fatimah Mernisi, terbentuknya perbedaan perempuan kepada laki-laki seperti ini, bukanlah ajaran Islam karena Islam tidak memberi ruang sedikitpun terbentuknya subordinatif perempuan kepada laki-laki. Melainkan para sejarawan klasik yang telah membengkokkan posisi perempuan sedemikian tersubordinatif melalui pemelintiran teks-teks (Syam, 2012: 153).

Namun seiring perkembangan zaman dan advokasi yang dilakukan para pegiat fenimisme dan emansipasi wanita, tak ketinggalan para kiai pesantren juga ikut mengangkat martabat wanita mulai diangkat, kemudian pandangan sebelah terhadap kaum hawa ini mulai berkurang, sikap dan peran wanita tidak pada persoalan domestik dan reproduksi semata. Melainkan perempuan sudah memainkan peran di setiap lini kehidupan. Seperti keterlibatan mereka di bidang politik, menyalurkan kepentingannya melalui saluran nokenvensional seperti unjuk rasa/demontrasi, dan di bidang ekonomi keterlibatan wanita mengalami perubahan dan peningkatan yang cukup dramatis (Asfar, 2004: 398-399).

Pesantren telah ikut mendorong dan membangun kesadaran bahwa wanita mempunyai hak dan kewajiban yang sama dengan laki-laki. Perempuan selain harus mengurus tangga dan melakukan kewajiban-kewajiban sebagai seorang istri dan mengurus anak-anak mereka juga boleh melakukan kegiatan politik. Bahkan tak sedikit suam suara dari pesantren yang membacakan dengan keras dalil-dalil tentang kesetaraan perempuan dan laki-laki ini. Para kiai banyak yang menjelaskan dalil di dalam

Al-Qur'an bolehnya perempuan menjadi pemimpin. Perempuan juga memiliki andil yang sama bersama kaum laki-laki dalam membangun masyarakat, sebagaimana ditunjukkan dalam surat At-Taubah: 71 yang artinya: "Dan orang-orang yang beriman, lelaki dan perempuan, sebagian mereka (adalah) menjadi penolong bagi sebagian yang lain. Mereka menyuruh (mengerjakan) yang ma'ruf dan mencegah dari yang mungkar, mendirikan sembahyang, menunaikan zakat, dan mereka taat kepada Allah dan Rasul-Nya. Mereka itu akan diberi rahmat oleh Allah, sesungguhnya Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana".

Juga menunjukkan terdapat sejumlah hadist bolehnya perempuan terjun ke dunia politik (Syuqqah, 1997; 66), yaitu semisal hadist yang diriwayatkan lmam Bukhari dan Muslim yang menerangkan bahwa Asma' binti Umais telah berhijrah ke Najasi bersamasama orang-orang yang hijrah. Bahkan para kiai pesantren juga menunjukkan sejarah keterlibatan para perempuan dalam berjuang bersama rasul dan para sahabat, yaitu ketika Nabi Muhammad bersama Abu Bakar di Goa Tsur, sebagaimana disebutkan para

perawi yang berani mengantar makanan kepada Nabi dan Abu Bakar ternyata adalah seorang perempuan bernama Asma' binti Abu Bakar.

Semua itu mempertegas bahwa Islam yang diajarkan di pesantren memberikan pemahaman kepada masyarakat luas bahwa perempuan menduduki posisi yang setara dengan kaum laki-laki, letak perbedaan laki-laki dan perempuan hanya ditimbang dari kualitas keimanan dan ketakwaan mereka kepada Allah SWT. Islam sangat memuliakan kaum perempuan sekaligus memberikan tanggung jawab yang sama bersama kaum laki-laki untuk membangun kehidupan ini lebih baik, berkualitas, dan beradab.

#### C. Peningkatan Mutu Pesantren

Setiap lembaga pendidikan, termasuk pesantren, lebih-lebih pesantren yang mempunyai madrasah/sekolah umum dari tingkat dasar hingga Perguruan Tinggi—sebagai penyedia layanan di bidang pendidikan sudah seharusnya menunjukkan performence yang baik, bermutu dan berkualitas sebagai wujud tanggungjawabnya dan sekaligus menarik/merebut kepercayaan di hati masyarakat. Lebih-lebih seiring dengan tuntutan reformasi di segala bidang di Indonesia, semua lembaga pendidikan, termasuk pendidikan pesantren harus berbenah diri dan menampilkan citra positif dengan perubahan paradigma baru birokrasi sebagai public servant.

Lebih-lebih pesantren yang memiliki Perguruan Tinggi di dalamnya harus berperan aktif dalam memberikan pelayanan kepada masyarakat, terutama dalam bidang pendidikan, penelitian dan pengabdian pada masyarakat. Oleh sebab itu, pesantren dituntut untuk senantiasa melakukan inovasi, improvisasi dan terobosan-terobosan cerdas dalam kerangka optimalisasi pelayanan di bidang Tri Darma Perguruan Tinggi tersebut kepada masyarakat luas.

Semua itu perlu diperhatikan, agar pesantren tetap survive dan mampu berkompetisi dengan lembaga-lembaga pendidikan lain serta yang terpenting adalah ikut berkontribusi/lebih mampu menujukkan jatidirinya sebagai institusi "alternatif" di masa depan dalam rangka bisa menjawab kebutuhan globalisasi. Sebab Globalisasi adalah arus utama yang membawa dampak maha hebat terhadap ruang waktu yang mengalami percepatan atau terjadinya dalam bahasa Anthony Giddens time space distanziation (Giddens: 2002). Tentu saja interaksi manusia dengan teknologi, manusia dengan manusia lain, semakin intensif. Selain globalisasi juga sering ditandai dengan perubahan yang sangat cepat dengan melibatkan industrialisasi, urbanisasi, dari masyarakat primitif dan berperadaban.

Maka dalam merespons globalisasi pesantren perlu menemukan pendekatan dan makna baru yang bisa didapat dari objektivikasi baik rasional maupun irasional karena perkembangan basis material, IPTEK, yang terus berubah. Pesantren dalam konteks ini, harus memandang pendidikan sebagai upaya menghadapkan manusia (santri) pada realitas yang terus saja berubah saat ini dan sangat diharapkan perannya untuk mampu mengikuti arus zaman, hal ini tentu saja bukan berarti untuk mengikis kemanusiaan melainkan justru untuk menemukan kondisi air kehidupan yang memungkinkan jiwa-raga para santri bisa berenang dengan indah,

Terdapat dua utama dari kegiatan belajar jenis baru yang perlu diperhatikan pesantren dalam menjawab tantangan pendidikan di era globalisasi ini yaitu; pertama, pesantren perlu memadukan sesuatu yang tradisional dan modern. Sehingga, menurut Abdurrahman Wahid, memungkinkan pesantren menjadi wadah bagi resistensi moral dan budaya atau pewaris tradisi intelektual Islam (Faisol, 2011: 80). Kedua, antisipasi dan partisipasi. Pada aspek yang kedua ini dapat dipisahkan dalam setiap usaha untuk menimbulkan kegiatan innovative learning, kegiatan belajar berinovasi. Perilaku yang inovatif hanya akal. timbul kalau terdapat kemampuan untuk berpartisipasi, kemampuan untuk memperkirakan secara sistematis dan realistik apa yang mungkin akan terjadi (Buchori, 1994: 68).

Semua itu perlu diupayakan pesantren dalam rangka meningkatkan mutu pendidikannya sekaligus agar para lulusannya mampu bersaing ditingkat global. Tak kalah pentingnya upaya yang perlu dilakukan pesantren adalah memberikan peningkatan proses pelayanan (public service) yang mendukung ke arah peningkatan mutu yang diinginkan. Adapun substansi pelayanan publik, yang perlu ditingkatkan pesantren adalah selalu memberikan bantuan dan kemudahan kepada masyarakat yang memiliki keaneka ragaman kepentingan dan tujuan—dalam rangka mencapai tujuan mereka.

Untuk mewujudkan layanan publik secara optimal, pesantren harus cukup responsif terhadap menguatnya kemampuan dinamika semakin masyarakat, baik melalui mekanisme pasar maupun mekanisme organisasi sosial kemasyarakatan, untuk itu tidak ada salahnya memungkinkan pesantren memperkuat kembali kembali misinya yang berbasis local wisdom dan kebutuhan masyarakat. Pengalaman membuktikan bahwa birokrasi yang menghasilkan "penyeragaman" seringkali tidak cocok dengan situasi dan kondisi pada variabilitas antar daerah/masyarakat yang mempunyai latar belakang berbeda. Bukankan banyak program-program unggulan gagal memperoleh dukungan penuh dan partisipasi masyarakat? Karena hal ini sekali lagi tidak sesuai dengan kebutuhan dan aspirasi masyarakat. Seharusnya perbedaan kultural, geografis, dan ekonomis melahirkan kebutuhan yang berbeda dan menuntut program-program pembangunan yang berbeda pula. Di samping itu, pesantren perlu melaksanakan Pelayanan Publik dalam suatu rangkaian kegiatan terpadu yang bersifat sederhana, terbuka, lancar, tepat, lengkap, wajar dan terjangkau.

### D. Mewujudkan Pesantren Integratif

Selain persoalan peningkatan mutu dan public service di atas, terutama sekali dalam melahirkan generasi masa depan yang kredibel, bermutu dan berkualitas—pesantren juga perlu serius memikirkan lahirnya generasi "bertakwa", sebagaimana salah satu visi dan misi terdepan pesantren. Untuk keperluan ini, pesantren ke depan perlu mensinergikan antara pengembangan ilmu-ilmu umum dan agama sekaligus. Dalam konteks ini, pesantren tidak melulu dengan kajian keilmuan keagamaan an sich yang terkesan dikotomis mengesampingkan ilmu-ilmu sekuler.

Tetapi juga bisa mengembangkan disiplin ilmu-ilmu umum dan kebudayaan. Sehingga memungkinkan pesantren bisa menggambarkan ekspresi dan geliat untuk memadukan dua unsur keilmuan (umum dan agama), yang biasanya dipandang terpisah dan berlawanan dalam sebuah pendidikan integratif dan memungkinkan digelarnya ilmu-ilmu yang masuk katagori liberal art, di samping tidak melupakan kajian kitab kuningnya yang menjadi ciri khan pesantren. Semua ini perlu dipertimbangkan oleh pesantren dengan ration detre untuk menjawah kebutuhan pasar, perkembangan sains dan teknologi dengan tetap berpijak pada kultur masyarakat Indonesia yang agamis.

Apalagi, gagasan untuk meingtegrasikan antara ilmu sains dan agama, akhir-akhir ini kian marak diperbincangkan oleh agamawan/teolog, akademisi bahkan oleh orang awam sekalipun. Hal ini didasarkan pada realitas semakin berkembangnya dunia sains berikut turunannya tekhnologi yang cenderung berwatak ateistik-materialistik, dan kerap kali mengancam eksistensi agama.

Karena sains pada wataknya adalah bersumber dari kebenaran rasio dan melalui uji eksperimentasi Maka sering hasilnya dikonfrontasikan oleh ilmuwan dengan kebenaran agama, yang berbasis pada wahyu dan keimanan. Seolah-olah, antara keduanya saling berhadap-hadapan dan tidak bisa dipertemukan. Bahkan tak jarang hasil penemuan Sains malah menyudutkan agama, sungguh ironis.

Sementara dalam Islam sebetulnya tidak mengenal dikotomisasi ilmu pengetahuan. Sebab pada hakikatnya Islam melalui pendidikannya selalu berbasis integrasi sains dan esoterisme agama, karena secara konseptual pendidikan Islam bertujuan untuk membentuk manusia yang. scutuhnya. mengembangkan seluruh potensi manusia baik yang berbentuk jasmaniah maupun rohaniah. menumbuhsuburkan hubungan yang harmonis setiap pribadi dengan Allah, manusia dan alam semesta. Dengan demikian pendidikan Islam itu berupaya untuk mengembangkan individu seutuhnya sekaligus pewaris nilai-nilai agama Islam,

Memang pada praktiknya masyarakat muslim pernah mengalami dikotomisasi ilmu pengetahuan selama berabad-abad karena terlalu menekankan ilmuilmu akhirat dan meninggalkan ilmu-ilmu sekuler (terutama ilmu teknologi dan sains). Dan hal ini sebagaimana kita ketahui hal ini menyebabkan kemunduran dunia muslim atas Barat menyebabkan disintegrasi politik ummah keterbelakangan kehidupan sosial-ekonomi intelektual kaum muslim. Tapi derita akibat penetrasi Eropa yang pernah membawa kehancuran dunia muslim tersebut, tidak selamanya direspon secara apatis oleh sebagian kaum muslim. Justru, geliat untuk merevitalisasi muslim sebagian kaum kehidupan umat muslim dalam semua lini kehidupan makin "menonjol" seiring dengan perkembangan ilmu dan sains (teknologi) di era Globalisasi sekarang Meskipun harus disadari bahwa fenomena itu, sebenarnya diawali oleh Ismail al-Faruqi pada tahun 1982 dengan gagasanya tentang "islamisasi ilmu" Tapi, pembicaraan konsep ini, sekarang ramai menjadi pembicaraan dan mengalami diversifikasi pada wilayah keilmuwan yang sangat luas.

Sebagian masyarakat muslim sadar, bahwa dengan memadukan dua kekuatan ilmu tersebut akan mampu mengembalikan peradaban Islam yang pe dicapai dalam hal menjadi pusat peradaban dan memiliki supermasi keilmuan. Di mana pada periode di antara kemunduran intelektualisme Romawi dan kebangkitan Eropa, Islam mampu mensinergikan antar berbagai ilmu secara efektif. Sebagaimana pernah ditunjukkan William Montgomery Watt (1997: 24), proses mensinergikan antara sains dan agama sebenarnya dimulai ketika orang Arab dapat menaklukkan Irak dan mereka menemukan perguruan-perguruan yang mengajarkan ilmu pengetahuan dan filsafat Yunani, sekalipun menggunakan bahasa Siria sebagai bahasa pengantar. Orang Arab secara khusus tertarik kepada kedokteran dan astronomi Yunani; yang terakhir ini (astronomi) sangat bermanfaat dalam menentukan arah yang harus dituju di berbagai wilayah imperium mereka yang terbentang luas ketika sembahyang, yakni ke arah

Mekkah. Lewat kontak dengan para ahli serta dengan murid-murid sekolah Irak yang telah masuk Islam—beberapa ulama mulai tertarik dengan pemikiran Yunani, khususnya filsafat yang sekitar pada tahun 800 dapat dijadikan sebagai sarana pengembangan teologi filosofis. Peristiwa ini disebut dengan istilah gelombang Helenisme. Dalam rentang 300 tahun, bisa mengantarkan intelektual muslim menempati posisi pemikiran Yunani atau sering disebut Neoplatonisme. Ilmu-ilmu Yunani pada saat itu dikembangsuburkan sedemikian rupa secara khusus dalam bidang kedokteran dan farmasi pertanian.

Ilmuwan muslim pada saat itu sebagaimana dijelaskan oleh Azzumardi Azra (2012: 14), sungguh telah mendominasi cakrawala keilmuan dalam berbagai disiplin ilmu, mencapai kemajuan peradaban dan mempunyai kebanggaan sebagai pusat riset intelektual dan teknik. Karena pada zaman itu, para filososofellis Islam, sebagaimana dijelaskan Bassam Tibi (1994: 187), mampu mensinegikan antara nilainilai pencerahan Eropa ke dalam Islam dalam bentuk etika religius. Averroes dan Avicenna merupakan

filosof Islam yang menurut mereka tidak ada kontradiksi antara kenggotaan dalam dunia Islam dan adopsi filsafat Yunani dan rasionalisasi kosmos yang menyertainya.

Selain filsuf yang disebut di atas, sebenarnya terdapat juga beberapa filsuf muslim dengan paradigma integrasi yang sama yaitu Al-Kindi, Alfarabi, Ibnu Sina, Al-Razi, Al-Ghazali, Ibnu Rusyu, Ibnu Khaldun, dan masih banyak lagi. Dimana dalam upayanya membedah hakikat kebenaran selalu menggunakan dua pendekatan holistik-integralistik, melalui penalaran rasional-diskursif (filsafat) pada satu sisi dan kesadaran emosional-intuitif (batin) pada sisi yang lain. Filsafat dalam hal ini mewakili dimensi sainsnya, sementara batin mewakili aspek agama. Inilah yang menurut al-Jabiri disebut dengan pendekatan bayani (tek), burhani (filsafat), dan irfani (rasa) (Roibin, dalam <a href="http://syariah.uin-malang.ac.id">http://syariah.uin-malang.ac.id</a>).

Atas dasar pertimbangan itu semua, keinginan mewujudkan integrasi keilmuan di pesantren sekarang ini sesungguhnya sangat tepat karena pesantren sebagai lembaga pendidikan agama Islam sudah semestinya selalu berpijak pada Al qur'an dan hadist yang ada tergambar dengan jelas bahwa pendidikan Islam itu selalu berusaha memadukan unsur duniaw'yah dan unsur ukhrawiyah. Dalam pendidikan agama Islam, pedidikan merupakan suatu pembina seluruh potensi manusia sebagai makhluk yang beriman dan bertakwa, berpikir dan berkarya untuk kemaslahatan dan lingkungannya dan menyiapkan mereka untuk merealisasikan fungsi kehambaan kepada Allah dan misi kekhalifahannya di muka bumi sebagai makhluk yang memakmurkan kehidupan bersama dengan aman, damai dan sejahtera.

Selain itu, pesantren yang berusaha memadukan pendidikan Islam dan sains modern harus berangkat dari cita-cita Al qur'an tentang manusia, serta kegiatan pendidikan yang berorientasi transedental yang tercermin secara jelas dalam rumusan filsafat pendidikannya, agar kegiatan pendidikan mempunyal makna spiritual yang mengatasi ruang dan waktu Artinya filsafat pesantren terpadu itu harus berangkat dari filsafat pendidikan teosentris, yang menurut Mastuhu mempunyai ciri-ciri: pertama; mengandung dua jenis nilai yaitu wahyu tuhan dan nilai kebenaran yang relatif hasil penafsiran manusia terhadap wahyu tuhan. Kedua; nilai itu mempunyai hubungan hirarkis, yakni nilai absolut yang merupakan supermasi kebenaran relatif, nilai relatif tidak boleh bertentangan dengan nilai absolut (Karim, 1991: 37). Setelah itu pesantren perlu mengembangkan sistem pendidikan yang integral dan berorientasi pada aspek teontroposentris secara dinamis, dan berorientasi pada pengembangan seluruh potensi dan dimensi peserta didik secara proporsional.

Format pendidikan integratif inilah yang nantinya diharapkan akan mampu membawa kemajuan bagi lembaga pendidikan Islam, khususnya dapat melahirkan generasi Islam yang tidak hanya pandai dalam ilmu keislaman melainkan juga cakap dalam ilmu pengetahuan umum. Paling tidak itulah penggambaran ideal sebagaimana yang pernah dialami oleh dunia muslim di abad pertengahan. Dan perlu direalisasikan pada praktik pendidikan muslim abad sekarang agar mampu mencetak kader-kader

intelektual yang mumpuni dan bisa berkompetisi dengan negara-negara barat.

keberhasilan terwujudnya Demi bentuk pesantren integratif sudah saatnya memang dalam upaya merealisasikan integrasi keilmuan di pesantren perlu mengeksplisitkan secara jelas keterhubungan yang bersifat crossdispline, daripada sekedar interkoneksi yang selama ini telah nyata banyak menimbulkan masalah. Sebab kalau hanya sekedar menjejerkan dan menghubungkan dua keilmuaan dalam satu institusi pesantren-yang memiliki sumber keilmuan berbeda. Maka ke depan dikhawatirkan mengalami sejumlah masalah seperti bagaimana penyusunan kurikulum, metode dan penyediaan tenaga ahlinya.

Bahkan bisa jadi, kalau hanya sekedar integrasi dan interkoneksi dikawatirkan ilmu-ilmu agama akan mengalami periferal science alias termarginalkan dan kalah dengan keilmuan umum. Tetapi yang perlu dilakukan adalah sebuah dialog dalam posisi yang equal dan komplementer yang memungkinkan antar ilmu tersebut saling memperkuat dalam konteks pengembanganan "keilmuwan" dan b sifat nonbipolar.

#### E. Paradigma Keilmuan Pesantren Masa Depan

Untuk membangun paradigma keilmuan pesantren ke depan, selain harus menunjukkan ontologi dari hakikat dan struktur keilmuan, epistimologi dari obyek, cara memperoleh dan ukuran kebenaran keilmuan juga harus menunjukkan aksiologi. Kegunaan keilmuan yang diharapkan dan dikembangkan pesantren selain harus mampu menghasilkan ilmu-ilmu baru yang bersifat theo-antroposentris juga discovering indiginous scienc dan memiliki kepedulian terhadap local wisdom. Dengan harapan theo-antroposentis dan berbasis local wisdom bisa selalu menginspirasi visi dan misi pesantren dan bisa dijadikan sebagai end-in-view setiap pesantren.

Harapanya, setiap pesantren dengan paradigma pendidikan integral seperti ini, akan mampu menjadi institusi yang membiasakan civitas akademiknya untuk berperilaku sebagai masyarakat global, tanpa tercerabut dari akarnya atau tanpa kehilangan jati dirinya sebagai manusia dengan karakter lokal. Maksudnya tiada lain adalah karakter cendekiawan sekaligus ulama' yang berkepribadian sebagai bangsa Indonesia, yaitu bangsa yang bertalian erat dengan Pancasila sebagai identitas lokal di tengah-tengah gempuran budaya global.

Pesantren sebagai kawah condrodimuko buat para santri harus memberikan banyak pengalaman dan penyadaran akan pentingnya menjadi manusia Indonesia yang berbudi pekerti luhur. Terutama pesantren tidak sekedar menampung santri sebanyak-banyaknya melainkan harus sungguh-sungguh mempersiapkan para santri menjadi lulusan yang tidak sekedar lulus dan menggondol gelar akademik, melainkan menjadi pribadi-pribadi/insan yang tidak hanya sekedar "pintar" secara logika, tetapi memiliki kepekaan dan kepedulian terhadap realitas masyarakan disekelilingnya.

Praktik pendidikan yang perlu diterapkan pesantren, harus berusaha menggunakan pendekatan cermat dengan suatu orientasi membuat lembaga pendidikan yang lebih baik dan dapat dipercaya/menjadi kebanggaan masyarakat. Dari prespektif tujuan dan kurikulum yang harus didesain telah mempersiapkan para peserta didiknya berfikir kritis, objektif dan berkontribusi positif serta mempunyai self esteam untuk membangun bangsa dan negaranya.

Selain itu pesantren dalam proses belajar mengajar perlu lebih memandang proses (by cost) daripada hanya sekedar hasil (the result of teaching and learning). Hal ini bisa dibuktikan dari para santri yang akan masuk harus telah dipersiapkan sebuah lingkungan pendidikan yang menerapkan inkulturisasi secara total terhadap mereka dan sebuah sistem pendidikan yang sungguh telah mendisiplinkan semua santri serta menyediakan pembiasaan yang dapa. dijadikan sarana pembelajaran, sehingga faktor imitasi, uswah hasanah dapat terwujud. Setiap pagi, para santri sudah harus bisa menyaksikan para kiai/ustad yang ramah, hangat dan selalu tersenyum melayani semua kepentingan para santri. Para santri yang wajib mengikuti proses pendidikan dan semua

wajib mengambil kurikulum pesantren yang telah ditentukan serta mengerjakan berbagai tugas tambahan dari ustadz mereka masing-masing. Para kiai dan ustadz, juga tidak sekedar mentransmisikan segudang teori/ilmu kepada para santri. Melainkan, mereka telah menjadi seorang pendamping dan modeling bagi mereka.

Selain harus pesantren mengimplementasikan konsep pendidikan sebagai proses humanisasi dan bernuansa multikultural, mungkin dengan menerima para santri yang beragam dari luar/dalam negeri. Sungguh kondisi seperti ini, menginspirasi menumbuhkan dan mampu keingintahuan para santri, memungkinkan mereka mendialogkan antara satu kepercayaan kepada yang lain serta merumuskan nilai-nilai apa yang seharusnya dikembangkan, dipertahankan sekaligus diimplementasikan di lingkungan/di luar pesantren. Sebuah praktik pendidikan yang tidak mendiskursuskan pentingnya sekedar multikulturalisme, melainkan telah merayakannya pada tataran implemantatif.

Kondisi seperti itu perlu didukung oleh proses belajar mengajar yang telah mendorong para semua civitas pesantren, terutama ustadz dan para santri untuk melakukan penelitian yang berkontribusi secara teoritis sekaligus praktis, dengan upaya reinventing nilai-nilai lokal. Schingga memungkinkan mengembalikan praktik pendidikan pesantren, yang selama ini sudah mulai berjarak dengan masyarakat, dapat berhadapan dan berpijak pada kepentingan masyarakatnya itu sendiri. Harapannya dengan kesadaran para santri mengerti modal sosial dan kultural yang dimiliki masyarakat, mereka dapat menjadi bagian penting dalam pertumbuhan dan pembangunan masyarakat mereka (back to basic). Langkah seperti ini, menemukan makna pentingnya untuk segera mengembalikan potret pendidikan kita yang cenderung kebarat-baratan dan meninggalkan tradisi dan karakter lokal dan telah secara nyata ikut menggeser pola pikir dan budaya bangsa Indonesia dari masyarakat agamis-religius menjadi masyarakat yang pragmatis dan konsumtif.

Apalagi dengan melihat realitas munculnya trans-nasional yang keberagamaan sikap-sikap disadari atau tidak telah tumbuh subur di sejumlah lembaga pendidikan apalagi di pesantren. Fenomena radikalisme ini, sungguh telah menjadi semacam dirkusus yang tiada henti dan santer dibicarakan oleh semua pihak. Karena radikalisme agama telah menimbulkan persoalan serius bagi tatanan dan struktur masyarakat Indonesia yang pluralistik dan multikultural. Fenomena radikalisme ini perlu diwaspadai oleh setiap pesantren-sebagai langkah antisipatif perlu penyadaran kepada setiap santri, terutama melalui pendidikan yang moderat, inklusif dan berwawasan kemajemukan serta menolak setiap gerakan yang mengatasnamakan agama apapun yang secara nyata sangat berlawanan dengan Negara kita yang beridiologi pancasila. Apalagi, gerakan agama yang secara jelas telah menimbulkan gesekan-gesekan dan sejumlah kekerasan di Negara yang sangat menghargai keanekaragaman ini.

Semangat kembali kepada penegakan syari ni Islam yang terus di gelindingkan oleh kelompok

kelompok radikal akibat ketidakpuasan atas sistem yang telah ada dan secara nyata telah mengganggu hubungan mesra antaragama di Indonesia. Sebagaimana analisis Slamet effendy, hal seperti ini menujukkan bahwa begitu sensitifnya persoalan agama bagi masyarakat Indonesia, sehingga konflik sosial dan politik yang sebenarnya di luar agama pun seringkali ditarik ke wilayah agama untuk mendapatkan dukungan yang lebih banyak dari pemeluknya (Yusuf, 2011: 5). Pemeluk agama di Indonesia telah menjadikan doktrin agama sebagai main drive, primum mobile, dan push factor kekerasan yang mereka lakukan (Handoko, 2006). Terbukti sebagian besar kerusuhan sosial yang terjadi di Tanah Air, hampir semuanya melibatkan sentiment keagamaan. Fenomena kekerasan seperti ini akan terus berlanjut, manakala tidak dicarikan pemecahan dan mencoba membendung arus infiltrasi jaringan radikalisme agama tersebut yang notabene telah merusak pemikiran anak-anak muda, termasuk para mahasiswa di sejumlah perguruan tinggi. Maka, lembaga pendidikan pesantren bersama sejumlah

lembaga-lembaga pendidikan lain di Indonesia perlu melakukan upaya penanggulangan merembesnya ajaran-ajaran radikalisasi agama tersebut. Pesantren yang notabene merupakan pendidikan agama Islam di Indonesia, harus selalu mengajarkan dan memperkenalkan nilai-nilai agama yang moderat dan humanis. Hal ini supaya terhindar dan tidak "kecolongan" dengan ditemukannya sejumlah aktivitas pencucian otak di dalam pesantren, yang dilakukan oleh kelompok-kelompok radikal.

Untuk bisa keluar dari persoalan serius seperti itu dan demi menyelamatkan masa depan para santri, semua pihak harus bekerjasama dan saling introspeksi diri dengan mencoba melakukan terobosan-terobosan cerdas guna mencounter semua gerakan radikalisme agama. Dalam konteks ini, pesantren perlu merealisasikan proses pendidikan yang sering diterjemahkan dengan at-Ta'dib oleh Naquib al-Attas (1979) daripada sekedar at-ta'lim. Termasuk pada aspek ini, fungsi pendidikan yang harus diperkenalkan di pesantren adalah membekali para santri berpikir inklusif dan memberikan pendampingan dalam

persoalan agama (kalau perlu dengan bekerjasama dengan para pakar/ahlinya), di samping membatasi ruang gerak masuknya radikalisme agama, dengan kembali mengorganisasi peran masjid atau majlismajlis ta'lim sebagai sarana dakwah/pencerdasan masayarakat. Menawarkan kurikulum-kurikulum yang berbasis kearifan lokal seperti kitab-kitab yang mampu meningkatkan kebersamaan dan ukhuwwah, Tidak ada salahnya, pesantren dengan meminjam ungkapan John Sealy (1986) perlu meningkatkan keberagamaan para santri dengan keyakinan agama mereka masing-masing, dan memberikan kemungkinan keterbukaan untuk mempelajari agama lain sebatas untuk menumbuhkan sikap toleransi.

Pesantren perlu mempraktikkan pendidikan antiradikalisme, yang perlu menolak setiap metode pembelajaran yang bersifat doktrinal, monolog dan dipenuhi muatan formalitas dan cenderung menolak realitas pluralitas. Pendidikan anti-radikalisme lebih menitikberatkan pada pendekatan yang lebih mengalir dan komunikatif. Agama peserta didik pun, dapat dijadikan sebagai materi untuk didiskusikan dan didialogkan dengan mencoba membandingkan dengan agama dan kepercayaan orang lain. Sehingga, pada tataran ini, mereka dapat menemukan momentum saling mengenal dan menghormati untuk keanekaragaman budaya dan agama (Ma'arif, 2005). Pendek kata, semua ini dengan mempertimbangkan realitas masyarakat Indonesia yang multikultural, dengan beragam suku, etnik, dan budaya. Maka pesantren berwawasan multikulturalisme perlu direalisasikan untuk menjaga dan mengakomodasi potensi yang ada sebagai salah satu kekayaan bangsa ini. Menumbuhkan pemahaman para santri dan masyarakat terhadap nilai-nilai pluralitas yang terkandung dalam Pancasila sebagai dasar negara. Sekaligus membawa hubungan antarmanusia dan antaragama untuk tetap harmonis tanpa adanya konfrontasi ataupun hal-hal yang dapat membawa adanya radikalisme dan eksklusivisme. Karena kedua sikap ini bisa menjadikan hidup pada suatu kondisi yang membahayakan dan merugikan kehidupan manusia.

#### Reference

A. Jauhar Fuad. Pesantren Sekolah Elit.(dalam jurnal tribakti,2010)

Aan Komariah Engkoeswara. Administrasi Pendidikan, (Bandung: ALFABETA, 2010).

Abd A'la, Pembaruan Pesantren. (Yogyakarta: Pustaka Pesantren: 2006).

Abd Halim Soebahar, Moderenisasi Pesantren Studi Transformasi Kepemimpinan Kiai dan Sistem Pendidikan Pesantren. (Yogyakarta: LKIS, 2013).

Abd. Halim Soebahar. Modernisasi pesantren. (Yogyakrta: Lkis Yogyakarta, 2013)

Abdul Ghofur. Demokratisasi dan Prospek Hukum Islam di Indonesia. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002).

Abdul Halim Abu Syuqqah. KebebasanWanita, (Jakarta: GemaInsani Press, 1997)

Abdul Kadir al-Jufri. Terjemah Ta'lim Muta'allim (Surabaya: Mutiarallmu, 1995).

Abdul Mujib & Jusuf Mudzakkir. Ilmu Pendidikan Islam. (Jakarta: Kencana, 2006)

Abdul Munir Mulkhan. "Nalar Spiritual Pendidikan Solusi problem Filosofis Pendidikan Islam". (Yogyakarat, Tiara Wacana; 2002)

Abdul Mustakim, Mendialogkan Islam dan Demokrasi; Persimpangan Doktrin dan Implementasi, dalam Jurnal Profetika, Jurnal Studi Islam, Vol. 4, No. 2, Juli, 2002. Abdullah Aly, Pendidikan Islam Multikultural Di Pesantren, (Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2011).

Abdurrahman Ma'ud. Intelektual Pesantren Perhelatan Agama dan Tradisi (Yogyakarta:LKIS,2004)

Abuddin Nata. Metodologi Studi Islam, (Jakarta: Raja Wali Pres, 2000)

Abudin Nata, Sejarah Pendidikan Islam, (Jakarta: Raja Grafindo Persada)

AffandiMuchtar. Membedah Diskursus Pendidikan Islam. (Jakarta: Kalimah, 201).

Ahmad Amir Aziz. Neo Modernisme Islam di Indonesia; Gagasan sentral Nurcholis Madjid dan Abdurrahman Wahid, (Jakarta: Rineka Cipta, 1999).

Ahmad D. Marimba. Pengantar Filsafat Pendidikan Islam. (Bandung: Al-Ma'arif, 1989)

Ahmad Dardiri. (2008). "Aspek-Aspek Filsafat dan Kaitanya dengan Pendidikan". Fondasia Majalah Ilmiah Fondasi Pendidikan. Vol I No. 9/Maret. Yogyakarta: UNY.

Ahmad Dardiri, (2009), "Tantangan Guru Profesional Dewasa Ini", Dalam Suyatno, et.all. Pengembangan Profesionalisme Guru, Jakarta: Uhamka Press.

Ahmad Muthohar, Ideologi Pendidikan Pesantren: Pesantren Di Tengah Arus Ideologi-Ideologi Pendidikan. (Semarang: Pustaka Rizki Putra, 2007)

Ahmad Suaedy (Ed.), Pergulatan Pesantren dan Demokratisasi, (Yogyakarta: LKiS, 2003). Ahmad Suaedydan Raja JuliAntoni, Para Pembaharu: Pemikiran dan Gerakan Islam Asia Tenggara. (Kuala Lumpur: SEAMUS, 2009)

Ahmad Tafsir. FILSAFAT UMUM. (Bandung: PT Remaja Rosyda Karya, 1990).

Ahmed b. Muhammad Maskawayh, *The Refinement of Character*, Terj. Oleh Constantine K. Zurayk (Beirut: American University of Beirut, 1968).

AKH.Muwafik Salch. Membangun Karakter dengan Hati Nurani (Malang: Erlangga, 2012)

Ali Maschan Moesa, Nasionalisme Kiai, Kontruksi Sosial Berhasis Agama, (Yogyakarta: LKIS, dan IAIN Sunan Ampel,2007)

Ali Usman, Kyai Mengaji Santri Acungkan Jari Refleksi Kritis atas Tradisi dan Pemikiran Pesantren

Amin Haedari dan Abdullah Hamid, Masa Depan Pesantren dalam Tantangan Modernitas dan Tantangan Kompleksitas Global, (Jakarta: IRD Pres, 2004)

Amir Hamzah WS., Pembaharuan Pendidikan dan Pengajaran Islam. (jember: Muria Offset, 1985)

Anasom. Kyai Kepemimpinan dan Patrose. (Semarang, Pustaka Rizi Putra, 2002)

Anthony Giddens. Runaway World: Bagaimana Globalisasi Merombak Kehidupan Kita (Jakarta: Gramedia, 2002) Arief Subhan. Lembaga Pendidikan Islam Indonesia Abad ke-20. (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2012)

Arifin HM. Kapita Selekta Pendidikan Islam dan Umum (Jakarta: Bumi Aksara, 1991)

Azyumardi Azra, Pendidikan Islam di Era Globalisasi (Jakarta: Raja Gravindo Persada,2009)

Azyumardi, Azra, Pendidikan Islam; Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium II. (Jakarta, Pernada Media Group, 2012)

Azzumardi Azzra, pendidikan Islam, Tradisi dan Modernisasi menuju Milenium Baru. (Jakarta: PT Logos Wacana Ilmu, 2000).

Bernard Lewis, Islam Liberalisme Demokrasi Membangun Sinerji Warisan sejarah, terj. Mun'im A. Sirry, (Jakarta: Paramadina, 2002)

ChabibThoha, dkk (Eds.). Reformulasi Pendidikan Islam. (Yogayakarta: PustakaPelajar, 1996)

Chuck Saufler, School Climate and Culture, artikel dipublikasikan oleh Maine's Best Practices in Bullying and Harassment Prevention, 2005.

Chumaidi Syarief Romas. Kekerasan di KerajaanSurgawi. (Yogyakarta: KreasiWacana, 2003).

Clifford Greertz, Abangan, Santri dan Priyayi dalam Masyarakat Jawa, (Jakarta: Pustaka Jaya, 1983)

Corliss Lamont. The Philosophy of Humanism. (USA: Humanist Press, 1997) Danah Zohar dan Ian Marshal, Spiritual Capital. (San Francisco: Berret-Koehler, Inc, 2004).

David J. Wren. School Culture: Exploring
The

Curriculum. http://findarticles.com/p/articles/mi\_m
2248/is 135\_34/ai\_60302524/. Diunduh hari
Senin, 5 Juni 2012.

Dede Rosyada, Paradigma Pendidikan Demokratis Sebuah Pelibatan Masyarakat dalam Penyelenggaraan Pendidikan, (Jakarta: Kencana, 2004).

Departemen Agama R1., Pondok Pesantren dan Dakwah Islamiyah, (jakarta: Departemen Agama RL, 2003).

DepartemenPendidikandanKebudayaan, Pendidikan di Indonesia dari Jaman ke Jaman (Jakarta: P3M, 1989: 189).

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Isalam, (Jakarta: PT Ichtiar Baru Van Houve, 1993)

Direktorat Tenaga Kependidikan Direktorat Jenderal Peningkatan Mutu Pendidik dan Tenaga Kependidikan Departemen Pendidikan Nasional. Pengembangan Budaya dan Iklim Pembelajaran di Sekolah (materi diklat pembinaan kompetensi calon kepala sekolah/kepala sekolah, Jakarta, 2007).

DwiSiswoyo, dkk. Ilmu Pendidikan. (Yogyakarta: UNY Press, 2007).

Elizabet R. Hinde. School Culture and Change: An Examination of the Effects of School Culture on Process of Change.

Elizabeth Ferguson, Hidden Curriculum Paper (University of Phoenix, November 9, 2004).

Faisol, Gus Dur Pendidikan Islam. (Jogjakarta: Ar-Ruz Media, 2011)

Fazlur Rahman. Islam. (Bandung: Pustaka Hidayah, 1997)

Fazlur Rahman. Major Themes of The Qur'an, ter. Anas Mahyudin, Tema-tema Pokok al-Qur'an. (Bandung: Pustaka, 1984).

Francis Fukuyama. The Great Disruption, diterjemahkan oleh Ruslani. (Jakarta: Qalam, 2007).

Fred N. Kelliner. Foundations of Behavioral Research. (New York: Holt, Rinehart and Wisnton, Inc, 1973).

George R. Knight. Issues and Alternatives in Educational Philosophy. (Michigan: Andrews University Press, 1982).

Gerald Lee Gulek. Philosophical Alternatives in Education. (Ohio: A Bell & Howell Company, 1974).

H.A.R. Tilar. Standarisasi Pendidikan Nasional: Suatu Tinjauan Kritis. (Jakarta: Pt. Rineka Cipta. 2006).

H.M. Arifn, Kapita Selekta Pendidikan Umum dan Agama, (Semarang: Thoha Putra, 1983). Haidar Putra Daulay. Sejarah Pertumbuhan Dan Pembaruan Pendidikan Islam di Indonesia, (Jakarta: Kencana, 2009)

Haidar Putra Dualy. Pemberdayaan Pendidikan Islam di Indonesia, ( Jakarta : Rineka Cipta, 2008 ).

Hanafi Dhakiri, 41 warisan Gus Dur, (Yogyakarta: LKIS Yogyakarta, 2010)

Harold Entwistle. Class, Culture and Education(London: Methuen & Co Ltd, 1977).

Harold H. Titus, et.all. Living Issues in Philosophy. Diterjemahkan H. M. Rasjidi. (Jakarta: Midas Surya Grafindo, 1979).

Harold Titus, et all. Living Issues in Philosophy, diterjemahkan oleh Rasjidi, (Jakarta: PT. Bulan Bintang, 1984).

Harry J. Benda, Bulan Sabit dan Matahari Terbit, (Jakarta: Pustaka Jaya, 1980).

Hasan Langgulung. Asas-Asas Pendidikan Islam. (Jakarta: Pustaka Al-Husna Baru, 2003)

Hendra Nurtjahto. Filsafat Demokrasi, (Jakarta: Sinar Grafika Offset, 2006)

Ibrahim Musa, Pesantren Dalam UU Sisdiknas 20/2003: Suatu Tranformasi Pendidikan Keagamaan Islam, Jurnal Edukasi Vol 1 Desember 2003, Jakarta

Imam PriyoHandoko. Upaya Menjadikan Dunia Lebih Indah. (Kompas, Rabu 15 Februari, 2006)

Imam Sutari Barnadib. Pengantar Ilmu Pendidikan (Jakarta: Andi Offset, (1992) Imron Arifin, Kepemimpinan Kiai, (Malang: kalimasahada, 1993)

In'am sulaiman, Masa Depan Pesantren eksistensi Pesantren di Tengah Globalisasi Modern, (Malang: Madani, 2010)

Ismail dan Abdul Mukti, Pendidikan Islam, Demokrasi dan Masyarakat Madani, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000)

Ivan Illich. (1971), Deshooling Society, New York: Harper & Row Publisher.

J.N. Pieterse. Globalization and Culture, USA: Rowman & Littlefield Publisher, INC, 2004).

J.P. Sartre. Exsistentialism and Humanism, diterjemahkan oleh Yudhi Sutanto, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002).

Jajat Burhanuddin. MENCETAK MUSLIM MODERN, (Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 2006)

Jamal al-Din Muhammad. Lisan al-Arab, Jilid X, Beirut: Dar Sadri, 1990

Jamaluddin Malik (Ed). Pemberdayaan Pesantren: Menuju Kemandirian dan Profesionalisme Santri dengan Metode Daurah Kebudayaan. (Yogyakarta: LKIS Pelangi Aksara, 2005)

Jamhari Makruf. "Pengalaman Pondok Pabelan: Demokrasi Kecil di TengahtengahLingkunganPesantren", makalah seminar Pendidikan Demokrasi diPesantren 20-22 April 2005 di Cipayung Bogor, Jeanne Ellis Ormrod, Psikologi Pendidikan Membantu Siswa Tumbuh dan Berkembang, (Jakarta; Erlangga, 2008).

Jhon L. Goodlad, A Place Called School Prospect for the Future. (AS: McGraw-Hill, 1984).

Jhon W. Cresweel, Research Design (Qualitative, Quantitative and Mixed Methods Approaches) (London-New Delhi: SAGE Publications, 2003).

John Dewey. Education and Democratic. (The Pennsylvania State University, 2001).

John P. Keeves & Gabriele Lakomski. Issues in Educational Research. (New York: Pergamon, 1999).

Joy A. Palmer. Fifty Modern Thinkers on Education, diterjemahkan oleh Farid Assifa (Yogyakarta:IRCISoD)

Julia Hauberer. Social Capital Theory. (VS Research, 2011).

K. H. Dewantara. Pendidikan. (Yogyakarta: Majelis Luhur Persatuan Taman Siswa, 2004).

Kant D. Petterson n Terrence E. Deal. The Shapping School Culture Fieldbook (USA: Jossey Bass, 2009).

Kenna M Colley. Coming to Know School Culture. (Disertasi program doktor pendidikan, Virginia, 1999).

Khozin. Jejak-Jejak Pendidikan Islam di Indonesia.(Malang: UMM Press, 2001). Knud Illeris, The Three Dimension of Learning. (Florida: Krieger Publishing Company, 2002).

M. Ali Hasan & Mukti Ali. Kapita Selekta Pendidikan Agama Islam. (Jakarta: Pedoman Ilmu Jaya, 2009).

M. Athiyah Al Abrasy, Dasar-dasar Pokok Pendidikan Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1970).

M. Bahri Ghazali. Pesantren Berwawasan Lingkungan. (Jakarta: CV. Prasasti, 2002).

M. Rusli Karim, Pendidikan Islam Sebagai Upaya Pembebasan Manusia(Yogyakarta:Tiara Wacana,1991)

M. Sastrapratedja. Epistemologi kultural. (Yogyakarta: PPs UNY, 2009).

M. Zainudin MA. Paradigma Pendidikan Terpadu. (Malang: UIN Malang Press, 2010)

Mahmud Yunus, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. (Jakarta: Mutiara, 1979)

Mahmud. Psikologi Pendidikan. (Bandung: CV PUSTAKA SETIA, 2010).

Manfred Ziemek. Pesantrendalam Perubahan.(Jakarta: P3M, 1986).

Mansour Fakih. Analisis Gender danTransformasiSosial. (Yogyakarta: PUSTAKA PELAJAR, 1996).

Mardalis. Metode Penelitian. (Jakarta: Bumi Aksara, 2010).

Martin Van Bruinessen. NU Tradisi Relasirelasi Kuasa Pencarian Wacana Baru, (Yogyakarta: LkiS, 1994). Marzuki Wahid, dkk. Pesantren Masa Depan (Bandung: Pustaka Hidayah, 1999).

Miftah Thoha. (2004). Birokrasi dan Politik di Indonesia. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada.

MiftahFarid. Peran Sosial Politik Kiai Indonesia. (JurnalSosioteknologi,Edisi 11 Tahun 6 Agustus, 2007).

Mochtar Buchori. Pendidikan dalam Pembangunan. (Jogja: PT Tiara Wacana Yogya, 1994).

Moh. Yamin.Menggugat Pendidikan Indonesia. (Yogyakarta: Ar-Ruzzmedia, 2009)

Mudyaharjo Redja. Filsafat Ilmu Pendidikan (Bandung, PT Rosdakarya, 1976).

Muhammad Al-Buraey. Islam: Landasan Alternatif Administrasi Pembangunan, terj. Achmad Nashir Budiman. (Jakarta: Rajawali 1986 )

Mujamil Qomar, Pesantren: dari Transformasi Metodologi menuju Demokratisasi Institusi. (Erlangga, 2002).

Mujamil Qomar. Manajemen Pendidikan Islam. (Jakarta: Erlangga, 2007).

Mujtahid, Reformasi Pendidikan Islam, (Malang: Maliki Press, 2011)

Mukti Ali, Beberapa masalah pendidikan di Indonesia (Yogyakarta: yayasan Nida 2000).

Mulyanto Sumardi. Sejarah Singkat Pendidikan Islam di Indonesia. (Jakarta: Dharma Bhakti, 1977) Nadine Engel, et.all, Prinsipal in School Culture with Positive School Culture, (dipublikasikan oleh studi pendidikan, 2008).

Nana SyaodihSukmadinata. LandasanPsikologi Proses Pendidikan. (Bandung :RemajaRosdaKarya, 2011).

Noeng Muhadjir, Ilmu Pendidikan dan Perubahan Sosial. (Yogyakarta: Rake Sarasin, 1999)

Noeng Muhadjir. Ilmu pendidikan dan peruhahan sosial. Edisi V. (Yogyakarta: Rake Sarasin, 2004)

Nurcholis Madjid. Masyarakat Religius. (Jakarta:Paramidina,1997)

Nurcholis Majid. Bilik-bilik Pesantren Sebuah Potret Perjalanan. (Jakarta: Yayasan Paramadina, 1997)

Nurhayati Djamas, Dinamika Pendidikan Islam di Indonesia Pasca Kemerdekaan, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,2009).

NurSyam. Mazhab-MazhabAntropologi. (Yogyakarta: PT LKiS Printing Cemerlang, 2012)

Nurul Zuriah. Metodologi Penelitian Sosial Dan Pendidikan Teori Aplikasi, (Yogyakarta: PT Bumi Aksara, 2005).

Omar Mohammad Al-Toumy Al-Syaibany. Falsafah Al-tarbiyah Al-Islamiyyah. Terjemahan Hasan Langgulung. (Jakarta: Bulan Bintang, 1999).

OongKomar.

FilsafatllmudanPendidikan.(Bandung: SekolahPascasarjana UPI, 2007) Paulo Freire. Pedagogy of Freedom: Ethich, Democacy, and Civic Courege, (New York: Rowman&Littled Publishers, INC, (1998).

Pujiriyanto. Membangun jati diri dan .... percaya diri bangsa melalui pendidikan profetik. (Yogyakarta: UNY Press, 2006).

Putusan Pengujian UU Sisdiknas.(Majalah BMK: Berita Mahkamah Konstitusi No. 13 November-Desembar, 2005).

R.M.Berns. Child, Family, School, Community, (USA: Thomson, 2004).

Rafl Maslawski, School Culture and School Performence, Netherland: Twente Univerty Press, 2001.

Ratna Wilis Dahar (2011), Teori-teori belajar dan pembelajaran, Erlangga, Jakarta, 2011.

Redja Mudyahardjo. Pengantar Pendidikan Sebuah Studi Awal Tentang Dasar-Dasar Pendidikan pada Umumnya dan Pendidikan di Indonesia. (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2001)

Retno Sriningsih Satmoko. Landasan Kependidikan. (Semarang: IKIP Semarang Press, 1999).

Rexford Brown dalam tulisan berjudul School Culture and Organization:Lesson from Research and Experience, makalah disampaikan untuk the denver commission on Secondary School Reform, November 2004.

Ridlwan Nasir, Mencari Tipologi Formut Pendidikan Ideal, (Yogyakarta: Pustaka Remaja, 2010) Robert Eaker dan Janel Keating, A shift in School culture dalam Majalah Theme "Profesional Learning Communities", Summer, 2008, Vol. 3. No. 3.

Robert W. Hefner, Civil Islam (Islam dan Demokrasi di Indonesia), (Yogyakarta: ISAI, 2001).

Rosen, Bruce F. Sistem-sistem Filsfat dan Pendidikan, diterjemahkan oleh Sudiarja (Yogyakarta: Universitas Sanata Dharma, 1998).

S. Pamuji. Kepemimpinan Pemerintahan di Indonesia. (Jakarta: Bina Aksara, 1983).

SaifuddinZuhri, Guruku Orang-Orang Pesantren, (Bandung: al-Maarif, 1977).

Saiful Akhyar Lubis, Konseling Islami Kyai & Pesantren. (Yogyakarta: eLSAQ Press, 2007)

Salam. Pengantar Pedagogik, (Jakarta; Rineka Cipta, 2011).

Salkind, Neil J. (2004), An Introduction to Theories of Human Development, London: SAGE Publications.

Samsul Nizar. Sejarah Pendidikan Islam. (Jakarta: Prenada Media Group, 2009)

Satrapratedja, M.Pendidikan sebagai Humanisasi. (Yogyakarta: Universitas Sanata Dharma, 2001).

Sidi Gazalba, Masjid Pusat Ibadah dan Kebudayaan Isalm, (Jakarta: Pustaka Antara, 1975) Sildu Galba, Pesantren Sebagai Wadah Komunikasi, (jakrta: PT Rineka Cipta, 1995) Slamet Effendy Yusuf. Review 5 Tahun Kehidupan Umat Beragama Indonesia: Prespektif MUI. (Jakarta: Makalah, 2011)

Sudiyono, Ilmu Pendidikan Islam Jilid 1, (Jakarta: Rineka Cipta, 2009)

Sudjoko Prasodjo, Profil Pesantren, (Jakarta: LP3ES: 1975).

Sumadi Suryabrata, Metodologi Penel...... (Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2011)

Suriasumantri, Jujun S. Filsafat Ilmu Sebuah Pengantar Populer, (Jakarta; Pustaka Sinar Harapan, 2007).

Sutarjo Adisusilo, Pembelajaran Nilai Karakter, (Jakarta: PT Raja Gafindo, 2013)

Suyanto. Dinamika Pendidikan Nasional: dalam percaturan Global. (Jakarta: PSAP, 2006)

Suyata, "Mengembangkan Modal Sosial dan Modal Budaya untuk Renovasi Pendidikan di Indonesia". (Makalah disampakan pada Seminar Nasional Program Studi Ilmu Pendidikan Program S3 UNY, tanggal 18 Oktober 2011).

Syafii Ma'arif. Moral Pejabat Tinggi Negara (Kedaulatan Rakyat, 28 September, 1999).

Syamsul Ma'arif, dkk, School Culture Madrasah dan Sekolah, (Semarang: IAIN Walisongo, 2011).

Syamsul Ma'arif, Pesantren Inklusif Berbasis Kearifan Lokal: Studi Etnografi Pesantren Tebuireng Jombang, (Yogyakarta: Progam Pascasarjana UNY, 2014)

Syamsul Ma'arif. Pendidikan Pluralisme di Indonesia. (Yogyakarta: Logung Pustaka, 2005). Tadjab, Perbandingan Pendidikan. (Surabaya: Karya Abditama, 1994).

Umiarso dan Nur Zazin, Pesantren di Tengah Arus Mutu Pendidikan. (Semarang : Rasail Media Group, 2011)

Van Peursen. Strategi Kebudayaan. (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1976).

Van Peursen. Susunan Ilmu Pengetahuan Sebuah Pengantar Filsafat Ilmu.(Jakarta: Gramedia, 1985).

Wahjoctomo. Perguruan Tinggi Pesantren. (Jakarta: GemaInsani Press, 1997)

WainiRasyidin, dkk. Landasan Filosofis Pendidikan Dasar. (Bandung: UPI, 2007).

Wiel Veugers (Ed.). Education and Humanism Linking Autonomy and Humanity (Netherlands: Sense Publishers, 2009).

Wiji Suwarno. Dasar-dasar Ilmu Pendidikan. (Yogyakarta: AR-RUZZ MEDIA, 2009).

William Lillie. an Introduction to Ethics. (New York: Barnes Nable, 1957).

Yasmadi, Modernisasi Pesantren Kritik Nurcholis Majid Terhadap Pendidikan Islam Tradisional, (Jakarta: Ciputat Press, 2002).

Yoyon Bahtiar Irianto. Kebijakan pembaharuaan pendidikan: konsep,teori,dan model, Cetakan ke-2, januari. (Jakarta: PT RajaGrafindo persada, 2012).

Zakiah Derajat, dkk., Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 2008). Zamahsyari Dhofier. Tradisi Pesantren: Study tentang Pandangan Hidup Kyai (Pesantren Tradition: study of Kyai; s Way of Life). (Jakarta: LP3ES, 1982)

Zamakhsyari Dhofier. Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kiai. (Jakarta: LPES, 1985).

Zamrani. Pendidikan untuk Demokrasi, (Yogyakarta: Bigraf Publishing, 2010.)

Zamroni. Pendidikan Demokrasi pada Masyarakat Multikultural. (Yogyakarta: Gavin KalamUtama, 2011).